
opusdei.org

Méditation : Jeudi de
la 33ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation de ce jour sont :
Jésus pleure sur Jérusalem ;
l’escroquerie du péché ;
découvrir les dons de Dieu.

- Jésus pleure sur Jérusalem

- L’escroquerie du péché

- Découvrir les dons de Dieu



À MI-PENTE du mont des Oliviers, à
l’est de Jérusalem, se dresse l’église
connue sous le nom de Dominus
flevit. Selon la tradition, c’est là que
Jésus, « voyant la ville, pleura sur elle
», car beaucoup ne le reconnaissaient
pas comme le Messie. « Oui,
viendront pour toi des jours où tes
ennemis construiront des ouvrages
de siège contre toi, t’encercleront et
te presseront de tous côtés ; ils
t’anéantiront, toi et tes enfants qui
sont chez toi » (Lc 19, 43-44). Comme
tout juif pieux, le Seigneur aimait
Jérusalem. Dès sa présentation au
Temple, cette ville devait être le lieu
privilégié de sa mission. Il s’y rendait
pour prier, prêcher, faire des
miracles… C’est pourquoi il n’était
pas indifférent au sort qui lui était
réservé.

Or, ce qui inquiète le plus Jésus, ce
sont ces hommes et ces femmes qui
n’ont pas voulu l’accepter comme
Messie. Sa réaction est celle de toute



personne qui voit souffrir quelqu’un
qu’elle aime : elle pleure sur le sort
de l’autre. Le Seigneur, comme cela
s’est produit ce jour-là lorsqu’il a vu
Jérusalem, souffre pour le mal que
nous nous causons par le péché.
Quelle valeur doit avoir l’homme aux
yeux du Créateur s’il « a mérité
d’avoir pareil Rédempteur » [1],
chante un hymne liturgique. Nous
avons mérité non seulement les
larmes de Dieu, mais même la
dernière goutte de son sang. Le
Seigneur « ne peut pas regarder les
gens et ne pas ressentir de la
compassion » [2]. Ses larmes pour
Jérusalem nous montrent ce qu’est le
cœur de Dieu et comment il réagit
lorsque nous nous détournons de lui.
Nous pouvons aussi lui demander de
rendre nos cœurs plus sensibles au
drame du péché afin que, en nous
ouvrant à sa grâce, nous puissions
apporter du réconfort à ceux qui
nous entourent.



LE SEIGNEUR pleure sur Jérusalem
parce qu’elle n’a pas reconnu Dieu,
ce qui ne peut qu’engendrer la
souffrance. C’est le drame qui
traverse l’histoire de l’humanité : le
drame de l’amour fidèle de Dieu qui
nous cherche pour établir une
alliance d’amour, et les infidélités du
cœur de l’homme à cause du péché. «
À la lumière de toute la Bible, cette
attitude d’hostilité, d’ambiguïté ou de
superficialité représente celle de tout
homme et du monde — au sens
spirituel — quand il se ferme au
mystère du vrai Dieu, qui vient à
notre rencontre avec la douceur
désarmante de l’amour » [3].

Certains auteurs de l’antiquité
chrétienne ont considéré que « nous
sommes cette Jérusalem sur laquelle
Jésus a pleuré » [4]. Lorsque nous
nous laissons séduire par le péché,
c’est le mal même que nous nous



causons qui, d’une certaine manière,
attriste le Seigneur. Le véritable
drame du mal n’est pas tant la
désobéissance à une règle ou à une
norme ; il est surtout « l’expression
du refus de son amour, avec pour
conséquence de se refermer sur soi-
même, en s’illusionnant sur une plus
grande liberté » [5]. Tout péché finit
par montrer sa fausseté en nous
privant de la joie et de la paix que
Dieu nous offre.

En revanche, la vie avec le Christ
nous amène à nous ouvrir aux autres
et à trouver la vraie liberté. Ce n’est
pas une existence marquée par la
résignation à se soumettre à une
règle extérieure. Il s’agit plutôt d’une
vie menée par l’amour qui cherche à
découvrir la vérité et la beauté de
tout ce que Dieu a révélé et de toutes
les activités quotidiennes. « J’aime
parler de l’aventure de la liberté, car
c’est ainsi que s’écoule votre vie et la
mienne. Librement — comme des



enfants et, pardonnez-moi si j’insiste,
non comme des esclaves — nous
suivons le sentier que le Seigneur a
tracé pour chacun de nous. Nous
savourons cette facilité de
mouvement comme un don de Dieu »
[6].

VERS L’AN 70, la ville sainte est
encerclée par les troupes romaines.
Après un long siège, le temple fut
détruit et ses murs entièrement
rasés. Ainsi s’est accomplie la
prophétie du Seigneur : « Ils ne
laisseront pas chez toi pierre sur
pierre » (Lc 19, 44). Jésus,
logiquement, ne se réjouit pas du
désastre qui se produira plus tard,
mais pleure sur Jérusalem. Il n’est
pas venu pour condamner, mais
pour annoncer la paix à ceux qui
sont proches et à ceux qui sont loin
(cf. Ep 2, 17). C’est pourquoi, en la



contemplant, il s’adresse ainsi aux
personnes qui l’habitent : « Ah ! si toi
aussi, tu avais reconnu en ce jour ce
qui donne la paix ! Mais maintenant
cela est resté caché à tes yeux » (Lc
19, 42). Ces paroles semblent faire
écho à celles entendues par la
Samaritaine au puits de Sychar : « Si
tu savais le don de Dieu » (Jn 4, 10).

La vie chrétienne commence par la
découverte du plus grand « don de
Dieu » : le fait que nous sommes ses
enfants. Jour après jour, il est à nos
côtés et nous attend à chaque instant.
Pour aimer le Seigneur « de tout
notre cœur, de tout notre esprit et de
toutes nos forces » (Mc 12, 33), nous
ne devons pas nécessairement faire
des choses qui sortent de l’ordinaire.
Nous vivons en recevant ce don de
Dieu lorsque nous nous rendons
compte qu’il y a une grâce — un don
divin — qui nous attend à chaque
instant et dans chaque personne qui
est à nos côtés. Là, au milieu des



batailles de la vie ordinaire, nous
pouvons atteindre la paix que nous
désirons tant.

« Sainte Marie est la Reine de la
paix : l’Église la prie sous ce vocable.
C’est pourquoi, lorsque le trouble
agite ton âme, ton milieu familial ou
professionnel, ou encore la vie en
société, les relations entre les
peuples, ne cesse pas de l’acclamer
sous ce titre : “Regina pacis, ora pro
nobis !” — Reine de la paix, priez
pour nous ! As-tu au moins essayé,
quand la tranquillité vient à te
manquer ?… — Tu seras surpris de
son efficacité immédiate » [7]. La
Sainte Vierge Marie n’a jamais laissé
passer aucun des dons que Dieu lui
offrait, et c’est pourquoi elle a pu le
recevoir dans son propre sein : nous
pouvons nous tourner vers elle pour
nous ouvrir nous aussi à la paix que
son Fils nous offre à chaque instant.



[1]. Missel romain, Hymne Exsultet,
Veillée pascale.

[2]. Pape François, Homélie, 29 mars
2020.

[3]. Benoît XVI, Angélus, 6 janvier
2009.

[4]. Origène, Homélie 38, sur l’Évangile
selon saint Luc, PG 13, 1896-1898.

[5]. Pape François, Audience générale,
30 avril 2016.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
35.

[7]. Saint Josémaria, Sillon, n° 874.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-jeudi-de-la-33eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-jeudi-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-jeudi-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-jeudi-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-jeudi-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Jeudi de la 33ème semaine du Temps Ordinaire

