
opusdei.org

Méditation : 3ème
Dimanche de
Carême (cycle B)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : les
commandements, l’eau qui
étanche notre soif de bonheur ;
les idoles, un succédané de
Dieu ; la croix redimensionne
notre échelle de valeurs.

- Les commandements, l’eau qui
étanche notre soif de bonheur

- Les idoles, un succédané de Dieu

- La croix redimensionne notre
échelle de valeurs



LA PREMIÈRE lecture du troisième
dimanche de Carême, tirée du livre
de l’Exode, nous présente Dieu
promulguant le Décalogue. Le
contexte est solennel et émouvant. Il
y a des moments dans l’Écriture
Sainte où Dieu parle de manière
chaleureuse et proche, comme le
murmure de la brise (cf. 1 R 19,11).
Mais ici, il se manifeste dans un
grondement de tonnerre, d’éclairs et
de feu : « Voix du Seigneur : elle taille
des lames de feu ; voix du Seigneur :
elle épouvante le désert » (Ps 28, 7-8).
Dieu parle en tant que Créateur du
ciel et de la terre, en tant que
créateur de l’homme, et transmet ses
commandements par l’intermédiaire
de Moïse. Et il le fait sous forme
d’interdictions.

Il est logique que nous éprouvions
une certaine angoisse face à cette
manifestation de Dieu. Nous



pourrions penser qu’avec ses
commandements, il veut nous priver
de certains biens et limiter notre
liberté. Dieu devient ainsi un
propriétaire méfiant, un concurrent
insatiable qu’il faut apaiser. Bien que
ce soupçon soit toujours présent en
nous, rien n’est plus éloigné du
visage divin. Dieu nous a créés à son
image et à sa ressemblance et veut
partager sa vie avec nous pour nous
faire participer à sa plénitude. Il ne
prend pas plaisir « à la mort des
méchants, mais à ce que les
méchants se convertissent et vivent
» (Ez 33, 11).

Il nous semble que nous n’avons
besoin d’aucune indication pour
vivre en plénitude. Pourtant, notre
expérience nous montre que nous
finissons souvent par faire le mal
que nous ne voulons pas et par
rejeter le bien que nous désirons
vraiment (cf. Rm 7, 19). Dieu, avec
ses commandements, nous offre une



eau qui étanche notre « soif de vérité,
de joie, de bonheur et d’amour » [1] ;
en somme, un chemin vers une vie
en plénitude, tracé par celui qui nous
a créés et qui connaît nos aspirations
les plus profondes. Au contraire, le
diable veut jeter le soupçon sur les
commandements, en présentant Dieu
comme l’ennemi de la vie. C’est ce
qu’il a fait avec nos premiers
parents, c’est ce qu’il a essayé de
faire avec Jésus dans le désert et c’est
ce qu’il fait encore aujourd’hui. Nous
pouvons réagir à cette insinuation en
nous associant au sentiment du
psalmiste : "La loi du Seigneur est
parfaite, elle est le repos de l’âme
(...). Les commandements du
Seigneur sont justes et réjouissent le
cœur ; la règle du Seigneur est claire
et éclaire les yeux" (Ps 18 [19], 8-9).



« TU NE FERAS aucune idole, aucune
image de ce qui est là-haut dans les
cieux, ou en bas sur la terre, ou dans
les eaux par-dessous la terre. Tu ne
te prosterneras pas devant ces dieux,
pour leur rendre un culte » (Ex 20,
4-5). Tout au long de son pèlerinage,
le peuple d’Israël sera confronté à
plusieurs reprises à la tentation de
l’idolâtrie, qui consiste à remplacer
Dieu par des créations humaines, par
des réalités que l’on peut contrôler.
Et c’est là la plus grande tentation : «
Les idoles sont plus à craindre que
Pharaon ; nous pouvons penser
qu’elles sont sa voix en nous. Se
sentir tout-puissant, être reconnu par
tous, profiter des autres : chaque être
humain ressent la séduction de ce
mensonge en lui. C’est un chemin
bien tracé. C’est pourquoi nous
pouvons nous attacher à l’argent, à
certains projets, à certaines idées, à
certains objectifs, à notre position, à
une tradition et même à certaines
personnes » [2]. Les idoles nous



offrent une certaine sécurité, elles
sont un succédané de Dieu, que nous
pouvons d’abord contrôler à notre
guise. Mais tôt ou tard, elles finissent
par nous asservir, car elles nous
empêchent de jouir de l’amour divin
et des relations qui tissent notre
existence.

L’idolâtrie, sous toutes ses formes,
nous empêche de comprendre la
logique de Dieu et la manière dont
l’homme peut se situer face à lui. Une
logique de gratuité, de don
inconditionnel, et qui exige de
chacun confiance et détachement du
désir de sécurités qui ne viennent
pas de lui. Dans l’Évangile de ce
dimanche, Jésus reproche
sévèrement aux marchands du
Temple d’avoir transformé la maison
de Dieu en place de marché. En plus
d’avoir modifié la finalité de ce lieu
dédié à la prière, l’une des
caractéristiques d’un tel lieu —
comme une place de marché — est



que l’on peut acquérir des choses par
ses propres moyens. On a la certitude
qu’une certaine somme d’argent
correspond à un certain bien.
L’acheteur a des droits et des
attentes, il mesure très bien le risque,
il définit clairement sa position vis-à-
vis du vendeur. Il est triste que la
relation de l’homme avec Dieu
devienne un marché, alors qu’elle est
appelée à être quelque chose de
beaucoup plus grand : le Seigneur
nous invite à purifier nos assurances,
à ne pas prétendre contrôler les
résultats de notre lutte, à ne pas
vouloir acheter notre salut, à
prendre des risques. Notre salut, la
plénitude de vie à laquelle il nous
appelle, tient compte de ce que nous
pouvons faire ; en même temps, il
consiste à répondre en essayant de
nous ouvrir à sa grâce, en laissant
Dieu faire un peu plus en nous : lui
seul, et non les idoles, peut satisfaire
nos aspirations les plus profondes au
bonheur.



AU MONT CALVAIRE, toutes les
idolâtries tombent comme des
feuilles mortes. Aucune idole ne peut
tenir devant la croix de Jésus. C’est
pourquoi saint Paul s’exclame aux
habitants de Corinthe : « Alors que
les Juifs réclament des signes
miraculeux, et que les Grecs
recherchent une sagesse, nous, nous
proclamons un Messie crucifié,
scandale pour les Juifs, folie pour les
nations païennes. Mais pour ceux
que Dieu appelle, qu’ils soient Juifs
ou Grecs, ce Messie, ce Christ, est
puissance de Dieu et sagesse de Dieu
» (1 Co 1, 22-24).

Nous avons souvent tendance à
exalter le succès, le pouvoir,
l’abondance matérielle, le plaisir,
l’absence de revers… Pourtant, le
sacrifice du Christ a redimensionné
notre échelle de valeurs. La croix
nous montre que ce qui est



apparemment faible est parfois fort ;
que les échecs contiennent peut-être
les germes de la victoire ; que ce qui
semble mort et inerte contient peut-
être les prémices de la vie ; que la
douleur peut avoir un sens et
engendrer la vie. Bref, que chacun de
nos efforts pour faire plus de place à
la grâce dans nos vies apportera la
vie éternelle. « Par sa passion et sa
mort sur la Croix, le Christ a donné
un sens nouveau à la souffrance : elle
peut désormais nous configurer à lui
et nous unir à sa passion
rédemptrice » [3].

Il nous arrive de ressentir une
certaine impuissance face à notre
propre douleur ou à celle d’un être
cher. Dans ces moments-là, nous
pouvons nous réconforter en sachant
que la souffrance a aussi été présente
dans la vie du Fils de Dieu. « La
douleur entre dans les plans de Dieu.
Voilà la réalité, quoiqu’il nous en
coûte de le comprendre. A Jésus-



Christ aussi, parce qu’Il était homme,
elle fut difficilement supportable: 
Père si tu le veux, éloigne de moi cette
coupe! Cependant que ce ne soit pas
ma volonté qui se fasse, mais la tienne
[…] Pourtant, le fait de reconnaître le
sens surnaturel de la douleur,
représente, en même temps, la
conquête suprême. Jésus, en
mourant sur la Croix, a vaincu la
mort ; Dieu tire de la mort la vie » [4].
La Vierge Marie, qui n’a pas été
épargnée par la douleur de voir
mourir son Fils, peut nous aider à
donner un sens aux difficultés qui
surgissent dans notre vie.

[1]. Saint Jean Paul II, Message, 4
octobre 1989

[2]. Pape François, Message, 1er
février 2024.



[3]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1505.

[4]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 168.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-dimanche-de-la-troisieme-

semaine-de-careme-cycle-b/
(27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-b/

	Méditation : 3ème Dimanche de Carême (cycle B)

