
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
27ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : demander
avec audace et sérénité, comme
des grains de moutarde,
pleinement occupés de Dieu et
des autres.

– Demander avec audace et sérénité.

– Comme des grains de moutarde.

– Pleinement occupés de Dieu et des
autres.



APPRENDS-NOUS à prier. Explique-
nous la parabole. Montre-nous le
Père. Voilà trois demandes que les
apôtres adressent à Jésus Christ et
que rapportent les évangiles. La
familiarité avec laquelle ils
s’expriment tranche avec l’angoisse
que manifeste le prophète Habaquc
dans la première lecture de ce
dimanche. Le prophète se plaint dans
une question en forme de
lamentation : « Jusqu’à quand,
Seigneur, t’appellerai-je au secours
sans que tu entendes ? Crierai-je vers
toi : “Violence !” sans que tu sauves ?
» (Ha 1, 2). Son désarroi contraste
avec l’audace des apôtres qui
demandent sans préambule :
apprends-nous, explique-nous,
montre-nous.

Approchons-nous, nous aussi, du
Seigneur avec confiance et attendons
avec sérénité sa réponse, sans nous



laisser aller à des inquiétudes qui,
loin de naître de l’espérance de qui
sait que Dieu a entendu sa prière,
proviennent plutôt d’un certain
désespoir, comme s’il ne nous
écoutait pas. Ce n’est pas à nous de
vérifier comment Dieu répond, sa
réponse étant habituellement
différente de ce que l’on attendrait. «
La prière a son centre et plonge ses
racines au plus profond de la
personne ; c’est pourquoi elle n’est
pas facilement déchiffrable et, pour
le même motif, elle peut être sujette à
des malentendus et à des
mystifications. C’est dans ce sens
également que nous pouvons
comprendre l’expression : prier est
difficile. En effet, la prière est le lieu
par excellence de la gratuité, de la
tension vers l’Invisible, l’Inattendu,
l’Ineffable. C’est pourquoi
l’expérience de la prière est un défi
pour tous, une “grâce” à invoquer, un
don de Celui à qui nous nous
adressons »[1].



L’Évangile de ce jour rapporte une
autre demande des disciples au
Maître : « Augmente en nous la foi ».
Et le Seigneur y répond de façon
surprenante : « Si vous aviez de la
foi, gros comme une graine de
moutarde, vous auriez dit à l’arbre
que voici : “Déracine-toi et va te
planter dans la mer”, et il vous aurait
obéi » (Lc 17, 6). Une fois encore, la
sagesse divine ne se contente pas
d’une réponse toute faite, mais ouvre
sur une proposition appelée à
transformer l’auditeur. Chaque fois
que nous prions, chaque fois que
nous demandons quelque chose au
Seigneur, il nous écoute et, si la
demande est sincère, il nous répond.
Mais pas forcément comme nous
l’espérions : il nous répond de
manière à nous transformer. « Par sa
nature, la foi demande de renoncer à
la possession immédiate que la
vision semble offrir, c’est une
invitation à s’ouvrir à la source de la
lumière, respectant le mystère



propre d’un Visage, qui entend se
révéler de façon personnelle et en
temps opportun »[2].

UNE GRAINE de moutarde est petite
et fragile, mais elle contient en elle
une force silencieuse qui la fera
croître et devenir un grand arbre. De
même, peut-être connaissons-nous
dans notre vie des personnes qui
sont comme des graines de
moutarde : des gens simples,
humbles, qui ne se font pas
remarquer, mais dont la foi ferme et
persévérante leur permet de
traverser des épreuves difficiles sans
perdre ni l’espérance ni l’amour. Ils
ne se vantent pas de leurs mérites ou
de leurs capacités, car ils savent que
tout vient de Dieu. Bien plus, ils se
contentent de dire ce qu’enseigne
Jésus dans l’Évangile : « Nous
sommes de simples serviteurs, nous



n’avons fait que notre devoir ». « Tel
est le Règne de Dieu : une réalité
humainement petite, composée de
celui qui est pauvre de cœur, de celui
qui ne compte pas sur ses pauvres
forces, mais sur celle de l’amour de
Dieu, de celui qui n’est pas important
aux yeux du monde ; et pourtant
c’est justement à travers eux que la
force du Christ fait irruption et
transforme ce qui est apparemment
insignifiant »[3].

Un homme de foi ne prétend pas
imposer à Dieu ce qu’il veut faire ni
le contraindre à agir selon ses
attentes. Il sait que sa vision est
limitée, que ses désirs peuvent être
marqués par le péché ; c’est pourquoi
il ne s’y accroche pas comme à un
absolu. Son attitude ressemble à celle
d’un serviteur fidèle qui demeure
attentif à la voix de son Seigneur,
prêt à obéir, à attendre et à agir
quand il le faudra. Il reconnaît que
sa grandeur, que tout ce qui donne



sens à son existence, réside dans le
fait de se savoir aimé et soutenu par
Dieu. « La foi comparable au grain de
sénevé est une foi qui n’est pas
orgueilleuse et sûre d’elle […]. C’est
une foi qui dans son humilité ressent
un grand besoin de Dieu et, dans sa
petitesse, s’abandonne à Lui avec
une pleine confiance. C’est la foi qui
nous donne la capacité de regarder
avec espérance les hauts et les bas de
la vie, qui nous aide à accepter aussi
les échecs et les souffrances, dans la
conscience que le mal n’a jamais,
n’aura jamais, le dernier mot »[4].

« LA FOI est avant tout une adhésion
personnelle de l’homme à Dieu »[5].
Cependant, parce que nous sommes
des êtres humains limités, nous ne
vivons pas toujours cette adhésion
avec la constance et la plénitude
souhaitables. Notre recherche de



Dieu est souvent interrompue par
des distractions, des faiblesses ou de
la fatigue. Saint Josémaria le disait en
toute simplicité dans une de ses
lettres : « La conclusion à laquelle je
parviens toujours en fin de journée,
quand je fais mon examen de
conscience, c’est pauper servus et
humilis ! Et quand je ne dois pas à
dire : Josémaria, Seigneur, n’est pas
content de Josémaria. Mais, comme
l’humilité, c’est la vérité, il m’arrive
aussi, comme à vous sûrement, de
me dire : Seigneur, je n’ai pas eu le
temps de penser à moi, je n’ai pensé
qu’à Toi et, pour Toi, je n’ai fait que
travailler pour les autres ! Alors
notre âme de contemplatifs
s’exclame avec l’Apôtre : Vivo autem
iam non ego : vivit vero in me
Christus ; ce n’est plus moi qui vis,
mais c’est le Christ qui vit en moi »[6].

Il nous arrive sûrement la même
chose : la journée s’écoule marquée
de multiples occupations — le souci



de la famille, l’activité
professionnelle, les imprévus du
quotidien — et, le soir venu, nous
avons l’impression de ne pas avoir
été à la hauteur. Nous aurions pu
mieux prier, aimer davantage, servir
avec plus de générosité. Et c’est peut-
être vrai. Mais il est aussi possible,
comme disait saint Josémaria, que
sans nous en rendre compte, nous
soyons restés tournés vers Dieu et
vers les autres, cherchant à nous
identifier au Christ, qui « n’est pas
venu pour être servi, mais pour
servir » (Mt 20, 28). Et c’est, au fond,
la joie du serviteur humble que de
passer sa journée — au milieu
d’ombres et de lumières — à se
donner à son Seigneur, à l’exemple
de notre Mère. « Regardez Marie.
Aucune créature ne s’est jamais
abandonnée avec plus d’humilité aux
desseins de Dieu. L’humilité de
l’ancilla Domini, de la servante du
Seigneur, est la raison pour laquelle
nous l’invoquons comme causa



nostrae lætitiæ, cause de notre joie.
Ève, après avoir commis le péché
insensé de vouloir s’égaler à Dieu, se
cachait du Seigneur, toute honteuse :
elle était triste. Marie, parce qu’elle
s’avoue la servante du Seigneur,
devient Mère du Verbe divin et se
remplit de joie. Que son allégresse de
bonne Mère se communique à nous
tous : imitons totalement Sainte
Marie en cela, pour ainsi ressembler
davantage au Christ »[7].

[1] Benoît XVI, Audience, 11 mai 2011.

[2] François,Lumen Fidei, no 13.

[3] Benoît XVI, Audience, 17 juin 2012.

[4] François, Angélus, 6 octobre 2019.

[5] Catéchisme de l’Église catholique, no

150.



[6] Saint Josémaria, Carta 3, no 90.

[7] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

109.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-dimanche-de-la-27eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-27eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-27eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-27eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-dimanche-de-la-27eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Dimanche de la 27ème semaine du Temps Ordinaire (cycle C)

