
opusdei.org

Méditation : Premier
jour de la neuvaine
en l’honneur de
l’Immaculée
Conception

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Marie,
bienheureuse ; la perplexité des
auditeurs ; la grandeur de la
Vierge Marie.

- Marie, bienheureuse

- La perplexité des auditeurs

- La grandeur de la Vierge Marie



JÉSUS se retire à l’écart pour être
seul avec ses disciples. Entourés de
petites collines et de plaines, ils
contemplent la mer de Galilée. Ils ont
traversé des villes et des villages.
Partout où ils allaient, ils
annonçaient le Royaume de Dieu et
guérissaient les malades. Épuisés, ils
ont maintenant besoin de repos.
Mais le peuple cherche le Maître. Des
foules le suivent de toutes les régions
d’Israël. Et Jésus, regardant les
apôtres et les foules, entame un
discours qui laisse une profonde
impression sur ses auditeurs : les
Béatitudes (Mt 5, 1-12 ; Lc 6, 20-26).

Ces paroles prononcées sur la
montagne sont comme un miroir de
la vie de Jésus, une vie qui s’est
toujours déroulée aux côtés de
Marie. Chez elle, le Seigneur a vu
beaucoup de ces attitudes qu’il
propose maintenant comme chemin
du bonheur : pauvreté, douceur,
miséricorde, pureté du cœur, paix…



Marie est, comme l’appelait sa
cousine Elisabeth, « bienheureuse
» (Lc 1, 45), c’est-à-dire celle qui a osé
embrasser ce que le monde rejette
souvent, mais que Dieu regarde avec
prédilection.

Marie est bienheureuse parce qu’elle
se sait bénie par Dieu même dans la
pénurie, dans la tribulation, dans
l’incompréhension… Elle met
toujours sa confiance dans le
Seigneur. « Le secret de son succès
réside précisément dans le fait de se
reconnaître petit, de se reconnaître
dans le besoin. Avec Dieu, seuls ceux
qui se reconnaissent comme rien
sont capables de tout recevoir. Seul
celui qui se vide de lui-même est
rempli par lui » [1]. En ces jours de
neuvaine en l’honneur de
l’Immaculée Conception de Marie,
nous pouvons parcourir les
Béatitudes accompagnés de la Vierge,
car d’une certaine manière, les
situations décrites par Jésus dans son



discours font partie de nos journées.
Nous pouvons nous tourner vers elle
pour apprendre à placer la source de
notre confiance en Dieu, afin que ce
soit lui qui remplisse chaque jour nos
âmes de bonheur.

LORSQUE les disciples et les gens
présents ont entendu pour la
première fois le discours des
Béatitudes, ils ont dû en être étonnés.
Car ils étaient habitués à voir dans la
prospérité humaine un signe de
l’amour de Dieu. D’où leur perplexité
lorsqu’ils ont entendu dire que ceux
qui souffrent de la pauvreté ou de
l’injustice devaient être considérés
comme des bienheureux. Les
schémas selon lesquels ils jugeaient
ce qui se passait dans leur propre vie
sont remis en question. Mais ils ne
sont pas les seuls à être surpris
d’entendre ces mots. Aujourd’hui



aussi, nous pouvons être tentés de
penser que ce sont les réalités
matérielles ou les sécurités purement
humaines qui nous offrent le
bonheur : la réussite économique et
professionnelle, l’absence de
problèmes, les plaisirs et le confort…
Cette approche conduit
inéluctablement à un rejet des
souffrances que nous rencontrons
dans la vie : la douleur,
l’incompréhension, la maladie ou
l’incertitude.

Ce que Jésus nous propose, ce n’est
certainement pas d’accumuler toutes
les souffrances possibles sur cette
terre, afin de pouvoir ensuite jouir
du paradis. Saint Josémaria avait
l’habitude de dire que « le bonheur
du ciel est pour ceux qui savent vivre
heureux sur la terre » [2]. D’après ce
que nous voyons dans la vie et les
enseignements de Jésus, il souhaite
plutôt que nous ne cherchions pas le
bonheur dans l’éphémère ou le



momentané, ou dans ce que nous
pensons pouvoir construire de nos
propres mains, mais que nous nous
préparions à le trouver dans la seule
chose capable de satisfaire la soif
d’infini qui est en nous : lui-même.
Jésus nous invite à nourrir la
conviction qu’il est beaucoup plus
précieux de rester proche de Dieu,
source de la vie qui se renouvelle,
plutôt que de connaître de petites
joies éphémères. Comme nous le
rappelle le prélat de l’Opus Dei : «
Derrière les grandes questions, Dieu
veut nous ouvrir un panorama de
grandeur et de beauté, qui est peut-
être caché à nos yeux. Nous devons
avoir confiance en lui et faire un pas
vers sa rencontre, et nous
débarrasser de la peur de penser
que, si nous le faisons, nous perdrons
beaucoup de bonnes choses dans la
vie. La capacité qu’il a de nous
surprendre est bien plus grande que
toutes nos attentes » [3].



MARIE SAVAIT que nous ne pouvons
trouver le vrai bonheur qu’en Dieu.
Or, nous pouvons le trouver
précisément chez les personnes qui
nous entourent. En fin de compte,
c’est ce que les saints ont essayé de
vivre : « Chercher la face de Dieu en
tout, en tout le monde, tout le temps,
et sa main dans chaque événement.
C’est ce que signifie être contemplatif
au cœur du monde. Voir et adorer la
présence de Jésus, surtout sous
l’humble aspect du pain, et sous le
déguisement douloureux de chaque
pauvre » [4].

Cette attitude qui consiste à être à la
fois en présence de Dieu et à sortir, à
chercher comment aider ceux qui
nous entourent, est ce qui pousse
Marie à rendre visite à Élisabeth.
Après avoir reçu l’annonce de l’ange
et avoir répondu oui, celle qui sera la
mère de Jésus dans quelques mois se



lève pour aller à la rencontre de sa
cousine. C’est un long voyage, mais
elle ne s’arrête pas devant les
difficultés. Le plus grand soin qu’elle
puisse lui apporter est d’amener chez
elle Dieu lui-même. Et à la salutation
d’Elisabeth, Marie répond par le
Magnificat : « Mon âme exalte le
Seigneur, exulte mon esprit en Dieu,
mon Sauveur ! Il s’est penché sur son
humble servante ; désormais tous les
âges me diront bienheureuse » (Lc 1,
46-48).

À l’annonce de l’ange, Marie se
reconnaît comme une « servante ».
Mais maintenant, elle sait aussi
qu’elle est un sujet de bénédiction
parce que Dieu a pris note de son
humilité. C’est pourquoi, comme s’il
s’agissait d’un prélude aux
Béatitudes, elle chante le Seigneur,
qui ne regarde pas la richesse et le
pouvoir mais la pauvreté et
l’humilité. Toute la vie de Sainte
Marie a consisté à faire de la place à



Dieu et à le trouver dans les autres. «
Notre prière à nous peut
accompagner et imiter cette prière
de Marie. Comme elle, nous
ressentirons le désir de chanter, de
proclamer les merveilles de Dieu,
pour que l’humanité entière
participe à notre bonheur » [5].

[1]. Pape François, Angélus, 15 août
2021.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 1005.

[3]. Mgr Ferdinand Ocariz, « Se laisser
étonner par un Père très bon », 25
janvier 2019.

[4]. Saint Térésa de Calcutta, Au cœur
du monde - Pensées, récits, prières,
Presses du Châtelet, 2016.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 144.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-30-novembre-premier-jour-

de-la-neuvaine-en-lhonneur-de-
limmaculee/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-30-novembre-premier-jour-de-la-neuvaine-en-lhonneur-de-limmaculee/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-30-novembre-premier-jour-de-la-neuvaine-en-lhonneur-de-limmaculee/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-30-novembre-premier-jour-de-la-neuvaine-en-lhonneur-de-limmaculee/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-30-novembre-premier-jour-de-la-neuvaine-en-lhonneur-de-limmaculee/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-30-novembre-premier-jour-de-la-neuvaine-en-lhonneur-de-limmaculee/

	Méditation : Premier jour de la neuvaine en l’honneur de l’Immaculée Conception

