
opusdei.org

Méditation : 22 août :
Sainte Marie Reine

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
règne de Marie dans notre vie ;
le besoin de purification ; un
cœur qui vibre pour le service.

- Le règne de Marie dans notre vie

- Le besoin de purification

- Un cœur qui vibre pour le service

LA FÊTE d'aujourd’hui nous invite à
lever les yeux pour contempler la
Reine de toute la création : la



Bienheureuse Vierge Marie. En ce
jour, nous pouvons méditer les
paroles de saint Josémaria : « Veuille
Dieu notre Seigneur que cette même
foi brûle en nos cœurs et que s’élève
de nos lèvres un chant d’action de
grâces : parce que la Très Sainte
Trinité, en ayant choisi Marie pour
Mère du Christ, Homme comme
nous, a placé chacun d’entre nous
sous sa protection maternelle. Elle
est Mère de Dieu et notre Mère » [1].
Se sentir à l’abri sous son manteau
nous remplit de confiance dans
l’adversité et de joie dans le succès.
De Marie Reine, nous pouvons
attendre une intercession attentive
dans les difficultés et lui offrir avec
joie les premiers fruits de notre lutte
et de notre amour.

Cependant, la célébration du règne
de Marie dans notre vie peut aussi
générer un certain malaise.
Normalement, nous préférons mettre
l’accent sur notre liberté et notre



indépendance plutôt que de
souligner la seigneurie que
quelqu’un d’autre peut avoir sur
notre vie. Par conséquent, nous
pouvons en venir à croire que, pour
maintenir une bonne relation avec
notre Mère, il est nécessaire de
renoncer à être soi-même.
Cependant, si l’on réfléchit un peu
plus profondément, on peut se
rendre compte que, tout comme il
existe un type de royauté qui nous
prive de notre liberté, il existe un
autre type de seigneurie qui, au
contraire, nous rend heureux et
libère en nous des énergies qui nous
conduisent à notre meilleure version
de nous-mêmes. C’est le règne de
l’amour, par lequel nous nous
ouvrons à la volonté d’une autre
personne et qui nous conduit à notre
propre épanouissement.

« Nous partageons avec joie la beauté
d’avoir Jésus comme roi ; sa
seigneurie d’amour transforme le



péché en grâce, la mort en
résurrection, la peur en confiance » 
[2]. La royauté du Christ est la
transformation de notre vie : il nous
élève et fait de nous des enfants de
Dieu. C’est en quelque sorte ce qui
est arrivé à la Vierge Marie.
Lorsqu’elle a accepté d’être la
servante du Seigneur, son existence a
changé du tout au tout. Elle ne s’est
pas abaissée, bien au contraire : par
son oui à la volonté de Dieu, elle est
devenue la Mère de Dieu et finira par
être la Mère de tous les chrétiens.
Nous pouvons lui demander de nous
aider à dire oui aux projets de Dieu,
qui sont beaucoup plus grands et
ambitieux que ce que nous pouvons
imaginer. Comme l’écrivait saint
Josémaria : « Jamais tu n’as éprouvé
une liberté plus absolue que
maintenant, alors que ta liberté est
tissée d’amour et de détachement, de
sécurité et d’incertitude : c’est que tu
ne te fies plus à toi pour rien, mais
pour tout à Dieu » [3].



POUR que la seigneurie de Marie se
manifeste dans nos vies, il faut
d’abord nous purifier de tout ce qui
pourrait nous séparer d’elle. Je
répandrai sur vous une eau pure qui
vous purifiera", annonce le prophète
Ézéchiel, « je vous purifierai de
toutes vos souillures et de votre
idolâtrie » (Ez 32, 25). S’approcher de
Marie et de la seigneurie de son
amour, c’est s’ouvrir à la purification
intérieure, afin de pouvoir recevoir
les grâces de son Fils sans entraves
d’aucune sorte.

Le terme « purification », du point de
vue du culte et de la liturgie, signifie
nettoyer une personne ou un objet
afin qu’il soit digne de Dieu. Par
conséquent, le premier acte de
purification dans notre vie est l’eau
du baptême, qui nous fait passer
d’un état de séparation d’avec Dieu à
la filiation divine. Il est beau de



penser que l’une des tâches de la
Vierge est de nous purifier afin que
nous puissions maintenir notre
union originelle avec la Sainte
Trinité. Parfois, ce sont ses larmes
qui nous nettoient des blessures de
nos péchés, d’autres fois, elle verse
dans nos âmes le baume de sa
tendresse, lorsqu’elle nous voit plus
découragés ; et dans les moments de
joie, elle nous purifie avec le mélange
de ses parfums, qui donnent à nos
âmes une profonde présence de
Dieu.

Cette tâche de purification exige un
effort quotidien pour nettoyer nos
âmes afin de pouvoir percevoir le
règne de Dieu. Saint Josémaria
demandait un jour à l’un de ses fils :
« As-tu le désir de rectifier, de te
purifier, de te mortifier, de
fréquenter davantage le Seigneur,
d’accroître ta piété, sans faire du
cinéma ni choses extérieures, de
façon naturelle ? » [4] Si nous voulons



que la Sainte Vierge règne vraiment
dans nos cœurs, afin qu’elle fasse de
nous de bons enfants de Dieu, nous
pouvons nous demander, pendant ce
temps de prière : Quels sont les
aspects de ma vie qui ont besoin
d’être purifiés ? Est-ce que j’essaie de
faire passer toutes mes affections et
mes pensées par le cœur de Marie ? «
Prie le Père, le Fils et le Saint-Esprit,
et ta Mère, de t’aider à mieux te
connaître et à pleurer pour la
quantité de souillures qui t’ont
atteint en laissant, hélas, un tel
dépôt… — Et en même temps, sans
perdre de vue cette considération,
dis-lui : donne-moi, Jésus, un Amour
qui soit comme un brasier
purificateur, où ma pauvre chair,
mon pauvre cœur, ma pauvre âme,
mon pauvre corps se consument, en
se débarrassant de toutes les misères
terrestres… Et, une fois vidé de tout
ce moi, remplis-moi de toi : fais que
je ne m’attache à rien ici-bas et que je



sois toujours soutenu par l’Amour » 
[5].

LA PURIFICATION est le premier pas
pour jouir de la liberté que la Vierge
Marie veut nous donner par son
règne. En nous la donnant comme
Mère, Jésus lui a confié une tâche
bien précise : forger en nous un cœur
nouveau, capable d’avoir les mêmes
affections que celles de son Fils.
Marie nous aide ainsi à réaliser en
chacun de nous les paroles
prophétiques d’Ézéchiel : « Je vous
donnerai un cœur nouveau, je
mettrai en vous un esprit nouveau.
J’ôterai de votre chair le cœur de
pierre, je vous donnerai un cœur de
chair. Je mettrai en vous mon esprit,
je ferai que vous marchiez selon mes
lois, que vous gardiez mes préceptes
et leur soyez fidèles » (Ez 36, 26-27).
N’est-ce pas la tâche principale d’une



bonne mère que de cultiver peu à
peu la sensibilité de ses enfants, afin
qu’ils puissent jouir de ce monde à la
gloire de Dieu ?

Le règne de la Vierge consiste donc à
répandre dans le monde l’Amour
infini de son Fils sur la croix. De lui,
elle a appris que le véritable
royaume ne repose pas sur des
privilèges ou des honneurs. « Il y a
une idée vulgaire et commune d’un
roi ou d’une reine : c’est une
personne qui a le pouvoir et la
richesse. Mais ce n’est pas le type de
royauté de Jésus et de Marie. Pensons
au Seigneur : la royauté du Christ et
son être royal sont entrelacés
d’humilité, de service, d’amour : il
s’agit avant tout de servir, d’aider,
d’aimer. C’est précisément en nous
aimant, en nous aidant dans tous nos
besoins, qu’il règne » [6]. Marie exerce
sa royauté en veillant sur nous et en
nous offrant sa protection
maternelle. Mais pour recevoir cet



amour et le transmettre à nos
proches, nous avons besoin d’un
cœur nouveau qui vibre de service.
La Vierge veut briser la carapace de
notre égoïsme, qui nous pousse à
nous refermer sur nous-mêmes, pour
nous ouvrir aux grâces de son Fils et
aux besoins de tous les hommes.
Comme les serviteurs de la parabole
des noces du fils du roi, notre Mère
ne se lasse pas d’inviter tous les
hommes et toutes les femmes à
découvrir que c’est seulement
lorsque nous cherchons à faire la
volonté de Dieu que notre existence
devient un grand festin. « J’ai
préparé mon banquet, mes bœufs et
mes bêtes grasses sont égorgés ; tout
est prêt : venez à la noce » (Mt 22, 4).

Nous pouvons terminer ce temps de
prière en nous adressant à notre
Mère avec quelques mots de saint
Josémaria : « Sainte Marie, Regina
apostolorum, reine de tous ceux qui
aspirent ardemment à faire



connaître l’amour de ton Fils, toi qui
comprends si bien nos misères,
demande pardon pour notre vie ;
pour ce qui, en nous, aurait pu être
flamme et fut cendre ; pour cette
lumière qui a cessé d’éclairer, pour
ce sel qui est devenu insipide » [7].
Mère, aide-nous à avoir un cœur
aussi libre et pur que le tien.

[1]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.

[2]. Pape François, Homélie, 20
novembre 2016.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 787.

[4]. Saint Josémaria, Dialogue avec le
Seigneur, n° 22.

[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 41.



[6]. Benoît XVI, Audience générale, 22
août 2012.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 175.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-22-aout-sainte-marie-reine/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-22-aout-sainte-marie-reine/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-22-aout-sainte-marie-reine/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-22-aout-sainte-marie-reine/

	Méditation : 22 août : Sainte Marie Reine

