
opusdei.org

Au fil de l’Évangile
du dimanche : La
beauté de l'amour
fidèle

Commentaire de l’Évangile du
27ème dimanche du temps
ordinaire (année B). " C’est en
raison de la dureté de vos
cœurs qu’il a formulé pour vous
cette règle ". Le secret de cette
vie n'est pas que nous soyons
parfaits, forts, sympathiques,
sans défaut. Le secret de la vie
est de se laisser aimer dans
notre faiblesse et notre fragilité
et d'aimer l'autre dans sa
faiblesse et sa fragilité. C'est



pouvoir dire : je suis fidèle à la
personne que j'aime.

Évangile (Marc 10, 2-16)

En ce temps-là, des pharisiens
abordèrent Jésus et, pour le mettre à
l’épreuve, ils lui demandaient : « Est-
il permis à un mari de renvoyer sa
femme ? »

Jésus leur répondit : « Que vous a
prescrit Moïse ? »

Ils lui dirent : « Moïse a permis de
renvoyer sa femme à condition
d’établir un acte de répudiation. »

Jésus répliqua : « C’est en raison de la
dureté de vos cœurs qu’il a formulé
pour vous cette règle. Mais, au
commencement de la création, Dieu
les fit homme et femme. À cause de
cela, l’homme quittera son père et sa
mère, il s’attachera à sa femme, et
tous deux deviendront une seule
chair. Ainsi, ils ne sont plus deux,



mais une seule chair. Donc, ce que
Dieu a uni, que l’homme ne le sépare
pas ! »

De retour à la maison, les disciples
l’interrogeaient de nouveau sur cette
question.

Il leur déclara : « Celui qui renvoie sa
femme et en épouse une autre
devient adultère envers elle. Si une
femme qui a renvoyé son mari en
épouse un autre, elle devient
adultère. »

Des gens présentaient à Jésus des
enfants pour qu’il pose la main sur
eux ; mais les disciples les écartèrent
vivement. Voyant cela, Jésus se fâcha
et leur dit :

« Laissez les enfants venir à moi, ne
les empêchez pas, car le royaume de
Dieu est à ceux qui leur ressemblent.
Amen, je vous le dis : celui qui
n’accueille pas le royaume de Dieu à
la manière d’un enfant n’y entrera



pas. » Il les embrassait et les
bénissait en leur imposant les mains.

Commentaire

Dans cet Évangile, Jésus-Christ
profite d'une question piège des
pharisiens pour parler du caractère
intime de toute relation : l'amour qui
se manifeste, qui se donne, qui
donne la vie.

Ils lui demandent si, comme il est dit
dans l'Écriture, un homme peut
divorcer de sa femme. Jésus-Christ
leur montrera une autre voie, une
autre logique. La voie et la logique
des choses divines.

Le point de départ est une question
de légalité : est-ce légal ou non ?
Maintenant, cette question, dans le
domaine de l'amour, est une
question banale. La logique du licite



ou de l'illicite est la logique de ce qui
peut et ne peut pas être fait, la
logique des droits et des devoirs, la
logique des limites de l'action de
chacun et de l'action de l'autre, la
logique, finalement, de l'affirmation
personnelle. Et cette logique remplit
le cœur de tristesse, le durcit. Nous
pouvons faire des centaines d'actes
légaux, mais ils sont vides d'amour.

La logique divine est différente. C'est
au-delà de la logique humaine des
Pharisiens. Car l'amour va au-delà de
ce qui est dû.

Aucune personne qui tombe
amoureuse ne dit à l'autre : "Avec toi,
je pourrai faire ce qui est licite et
éviter ce qui est illicite". Cet amour
meurt. Parce que l'amour exige de se
rencontrer, de partager l'intimité, de
supporter les faiblesses et les
fragilités de l'autre, de se pardonner,
de découvrir la beauté de l'être aimé,
d'être fécond, de rêver ensemble...



Quand on se tient dans la logique du
ce qui peut être fait, ce qui ne peut
pas l'être ; quand on se ferme à la
nouveauté, on se ferme à l'amour. Il
n'y a plus de relation d'amour, mais
une relation d'intérêt.

Jésus-Christ propose une nouvelle
perspective : il nous parle du début
de la création, du plan de Dieu. Il
existe un dessein de vie et de beauté
pour nos vies.

Si nous vivons la vie, notre relation
avec Dieu et avec les autres, réduite à
ce qui est licite ou illicite, nous la
vivons de manière froide et statique.
Si, par contre, on la vit en sachant
que Dieu la regarde avec admiration,
on se rend compte que Dieu fait
partie de son histoire, qu'il veut vivre
sa vie dans l'amour.

Si tu sais que Dieu te regarde avec
attention, tu te rendras compte que
les défauts de l'autre (mari, femme,
enfants, frères et sœurs, amis, ...)



font partie de ta propre aventure
pour apprendre l'art d'aimer, l'art de
devenir comme Jésus.

Quand devons-nous aimer l'autre,
uniquement lorsqu'il est parfait, sans
défaut, gentil, ponctuel, utile, ou
plutôt lorsqu'il est faible, fragile,
pauvre et injuste ?

Nous sommes tous appelés à des
relations de fidélité, des relations où
nous aurons toujours des millions
d'excuses pour répudier l'autre
(mari, femme, enfants, frères et
sœurs, parents, amis, collègues).

Mais si l'autre n'a le droit à l'amour
que lorsqu'il le mérite, alors on ne
sait pas aimer, on a un cœur de
pierre, endurci. L'image splendide de
Dieu n'est pas dans ce cœur. Elle est
masquée, cachée.

Et pour comprendre cela, il faut
apprendre l'art de la petitesse et de la
faiblesse, l'art d'être comme les



enfants. La deuxième partie de
l'Évangile n'est pas là par hasard.

Pour aimer vraiment, il faut être
dans la vie comme des enfants,
comme ceux qui ont toujours
quelque chose de nouveau à
apprendre. Apprendre grâce aux
difficultés, aux tribulations, aux
déceptions.

Si l'autre est le fruit de notre propre
épanouissement, de ce que nous
devons, de ce qui est utile, l'autre
sera toujours insuffisant. En
revanche, si nous percevons le
regard de Dieu sur nous et sur les
autres, nous aurons envie
d'apprendre de ce regard chaque
jour, comme un enfant apprend du
regard aimant de ses parents.

Le secret de cette vie n'est pas que
nous soyons parfaits, forts,
sympathiques, sans défaut. Le secret
de la vie est de se faire aimer dans
notre faiblesse et notre fragilité et



d'aimer les autres dans leur faiblesse
et leur fragilité. C'est pouvoir dire : je
suis fidèle à la personne que j'aime.

Et Jésus-Christ vient toujours au
secours de notre faiblesse. Il n'y a pas
de relation qui ne soit pas appelée à
vivre la passion, la mort et la
résurrection de Jésus-Christ : la
capacité de se perdre pour gagner
l'autre, de donner la vie à l'autre, de
se donner à l'autre en toute situation.
Notre grandeur commence lorsque,
en Jésus-Christ, nous nous perdons
par amour, lorsque nous osons
entrer dans sa logique d'éternité, du
renoncement, du don de soi.

Luis Cruz / Photo: Pablo
Heimplatz - Unsplash

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/gospel/au-fil-de-

https://opusdei.org/fr-ch/gospel/au-fil-de-levangile-du-dimanche-la-beaute-de-l-amour-fidele/
https://opusdei.org/fr-ch/gospel/au-fil-de-levangile-du-dimanche-la-beaute-de-l-amour-fidele/


levangile-du-dimanche-la-beaute-de-l-
amour-fidele/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/gospel/au-fil-de-levangile-du-dimanche-la-beaute-de-l-amour-fidele/
https://opusdei.org/fr-ch/gospel/au-fil-de-levangile-du-dimanche-la-beaute-de-l-amour-fidele/

	Au fil de l’Évangile du dimanche : La beauté de l'amour fidèle

