
opusdei.org

Très humains, très
divins (XVI) :
Obéissance,
ouverture du cœur

Rester ouvert à la voix de Dieu
élargit notre cœur ; cela nous
permet d’être, comme Jésus,
dans les choses de notre Père.

06/02/2023

« Chaque année, les parents de Jésus
se rendaient à Jérusalem pour la fête
de la Pâque » (Lc 2, 41). Tous les
hommes du peuple d’Israël étaient
tenus de le faire. Comme d’autres



femmes, Marie a accompagné son
mari dans ce voyage de prière et de
souvenir des merveilles de Dieu pour
son peuple. Et Jésus ? Il est possible
qu’il ait commencé à accompagner
ses parents à un âge très précoce. En
tout cas, nous savons qu’il a voyagé
avec eux lorsqu’il avait douze ans. À
cette occasion, il s’est produit
quelque chose d’inhabituel.

Stupéfaction

Pendant le voyage vers Jérusalem et
le séjour dans la ville sainte, tout
s’est déroulé sans problème. Ce fut
également le cas le premier jour du
voyage de retour, du moins c’est ce
que pensaient Marie et Joseph,
jusqu’à ce qu’ils se rendent compte
que l’Enfant n’était pas dans le
groupe. Ils ont dû revenir sur leurs
pas. Ils n’ont pas non plus réussi à le
trouver à Jérusalem. Au fil du temps,
leur angoisse s’est accrue. Saint
Josémaria imagine Marie et Joseph



pleurant d’inquiétude et
d’impuissance : ils ne savaient plus
quoi faire [1].

Le troisième jour, ils se rendent à
nouveau au Temple, probablement
pour prier et voir s’ils ne pourraient
pas obtenir des indices sur l’endroit
où Jésus se trouvait. Peut-être que
quelqu’un, en réponse à leurs
questions, leur a fait remarquer qu’ il
y avait un enfant avec les docteurs de
la Loi, qui pourrait correspondre à
leur description. Ils le trouvèrent là
et en furent stupéfaits (Lc 2, 48).

Ceux qui ont entendu l’Enfant ont
aussi été étonnés (Lc 2, 47), bien que
la raison de leur surprise était
différente de celle qui a provoqué
l’admiration de Marie et de Joseph.
Les docteurs étaient stupéfaits de la
sagesse et des réponses de Jésus.
Cette sagesse n'était pas une
nouveauté pour ses parents. En
revanche, sa façon d'agir, oui. C’est



pourquoi Marie demande la raison
d’un comportement aussi
extraordinaire : « Mon enfant,
pourquoi nous as-tu fait cela ? Vois
comme ton père et moi, nous avons
souffert en te cherchant ! » (Lc 2, 48).

La réponse du Seigneur n’est pas
moins surprenante que sa conduite.
En fait, ils ne comprenaient pas ce
qu’il leur disait (cf. Lc 2, 50). Il est
intéressant d’approfondir cette
réponse, car elle peut nous
apprendre beaucoup de choses sur
les dispositions de Jésus, que nous
voulons imiter. Une explication qui
banalise le drame du dialogue ne
nous suffit pas. Nous allons donc
concentrer notre attention sur trois
leçons de cet événement. Deux
d’entre elles se trouvent dans
l’attitude du Seigneur, la troisième
dans la réaction de Marie.

La volonté du Père



« Ne saviez-vous pas qu’il me faut
être chez mon Père ? » (Lc 2, 49).
Bien sûr qu’ils le savaient. Par sa
question, Jésus insiste sur quelque
chose qui allait de soi. Il veut
simplement mettre en évidence le
lien entre un comportement qui les a
surpris et le principe qui rend sa
décision compréhensible et
raisonnable.

De même que la réponse de Jésus a
laissé Marie et Joseph perplexes, la
façon d’agir d’un chrétien peut
parfois surprendre ceux qui n’ont
pas encore découvert l’amour de
Dieu, et qui n’aspirent donc pas à
être contemplatifs, à cultiver une
relation intense et assidue avec lui.
La plupart du temps, l'agir d'un
chrétien semblera parfaitement
raisonnable à une personne honnête,
mais certains détails lui paraîtront
incompréhensibles. En effet, le but
ultime vers lequel tend ce chrétien et



à partir duquel il raisonne est
différent du sien.

Le désir d’être dans les choses de son
Père guide la vie de Jésus-Christ : «
Ma nourriture, c’est de faire la
volonté de Celui qui m’a envoyé et
d’accomplir son œuvre » (Jn 4, 34). «
Mon Père, s’il est possible, que cette
coupe passe loin de moi ! Cependant,
non pas comme moi, je veux, mais
comme toi, tu veux » (Mt 26, 39) [2] et
il guide sa vie jusqu’au bout, jusqu’à
la mort, et « la mort sur une croix
» (Ph 2, 8). C’est précisément cet
amour de la volonté du Père qui lui
donne un jugement précis sur la
valeur des réalités humaines : « Mon
jugement est juste, parce que je ne
cherche pas à faire ma volonté, mais
la volonté de Celui qui m’a envoyé
» (Jn 5, 30).

Ce critère est essentiel pour mener
une vie heureuse. Dieu est bon, il
nous aime [3] et désire notre bonheur



ici sur terre et pour toujours au ciel.
Personne comme lui, pas même
nous-mêmes, ne sait ce qui contribue
à construire ce bonheur, à créer en
nous les conditions qui nous
permettent de découvrir, d’apprécier
et de nous laisser conquérir par tout
le bien — Dieu lui-même, l’Esprit
Saint — qu’il infuse en nous.

Aimer la volonté de Dieu ne consiste
pas à accepter de se soumettre à des
règles en vue d’un prix qui nous sera
donné si nous réussissons certaines
épreuves. Il s’agit plutôt de faire
confiance à l’amour de Dieu et de
construire notre vie sur cette
confiance, car nous savons que le
Seigneur veut partager son bonheur
avec nous : « Et nous, nous avons
reconnu l’amour que Dieu a pour
nous, et nous y avons cru. Dieu est
amour : qui demeure dans l’amour,
demeure en Dieu, et Dieu demeure
en lui » (1 Jn 4, 16).



Dans la scène que nous examinons,
Jésus nous rappelle qu’il vaut la
peine de chercher la volonté de Dieu,
même si cela signifie souffrir, et
même faire souffrir les autres pour y
parvenir. Cependant, il est parfois
moins évident pour nous de réaliser
dans la pratique le désir de faire ce
que Dieu veut. Quelle est la volonté
de Dieu ici et maintenant ? Si nous
sommes confrontés au choix entre
voler ou respecter la propriété
d’autrui, ou dire la vérité ou mentir
pour un gain financier, la réponse est
évidente. Mais il y a beaucoup
d’autres situations dans lesquelles il
est plus difficile de discerner, parce
que plusieurs options peuvent être
bonnes et nous avons des doutes
pour savoir laquelle est préférable
dans notre cas particulier : accepter
un travail, un achat, un voyage, un
plan de repos, un changement dans
notre emploi du temps habituel, etc.



Nous pouvons imaginer Jésus comme
un enfant qui réfléchit à ce qu’il doit
faire à cette occasion : dois-je rester à
Jérusalem pour profiter de cette
occasion, même si je n’ai plus la
possibilité de prévenir mes parents,
ou dois-je rentrer avec eux et leur
épargner cette peine ? En prenant sa
décision, le Seigneur nous enseigne
que personne ne peut nous
remplacer dans ce jugement. C’est
nous qui devons faire face à la
situation et décider : la
responsabilité nous incombe.

Bien sûr, il ne s’agit pas de nier la
valeur des conseils des autres. Bien
au contraire. Si personne ne peut
nous remplacer, ils peuvent
néanmoins nous aider. Il suffit de se
connaître un peu pour se rendre
compte de notre propre insuffisance
et du désordre que le péché originel
génère dans nos désirs, nos
raisonnements et nos
comportements. Nous nous rendons



compte que nos sentiments —
amours, craintes — peuvent nuire à
l’objectivité de notre jugement, ou
que nous manquons peut-être de
données que nous ne pouvons
obtenir qu’en examinant la situation
sous d’autres angles. D’où
l’importance de rester ouvert à ce
que les autres voient. Ceci, qui est si
évident, est parfois difficile à
accepter ; surtout si le comportement
sur lequel porte notre délibération
est très attrayant ou bien ardu et
difficile pour nous. C’est pourquoi il
est essentiel d’être toujours disposé à
tenir compte des conseils que nous
recevons de ceux qui nous aiment et
qui ont la grâce de Dieu pour nous
aider ; nous devons les apprécier
comme une aide du Seigneur pour
discerner quelle est sa volonté.

« Le conseil d’un autre chrétien […]
est une aide puissante pour
reconnaître ce que Dieu attend de
nous dans une circonstance



déterminée ; mais le conseil
n’élimine pas la responsabilité
personnelle. C’est à nous, à chacun
d’entre nous, qu’il appartient de
décider finalement, et nous aurons à
rendre compte personnellement à
Dieu de nos décisions » [4]. C’est
précisément parce que nous voulons
faire la volonté de Dieu par-dessus
tout que nous avons besoin des
conseils des autres, qui nous aident à
découvrir nos « angles morts »
lorsque, dans les grandes et les
petites choses, nous cherchons une
réponse à la question la plus
importante de la vie : Seigneur, que
veux-tu de moi ?

Parfois, nous pouvons également
recevoir des instructions de la part
de ceux qui ont l’autorité pour les
donner. Dans ce cas, l’insistance de
saint Josémaria pour que
l’obéissance ne soit pas aveugle, mais
toujours intelligente, est éclairante [5].
Obéir ne signifie pas accepter sans



réfléchir la décision d’un autre.
L’obéissance est également
intelligente lorsque notre raison juge
de la meilleure façon de suivre
l’instruction reçue et de la faire
sienne. Même dans les cas où
certaines circonstances nous
échappent, notre obéissance peut
encore être intelligente et non
aveugle.

Seigneur, que veux-tu de moi ? De ce
point de vue, on peut comprendre la
grandeur de cette vertu chrétienne.
Celui qui obéit ne se rapetisse pas ;
au contraire, il devient grand par sa
disponibilité à faire ce que Dieu veut,
au point de ne pas vouloir s’abuser
lui-même dans le discernement de la
manière de le mettre en pratique. Il
aspire à ressembler à la manière
filiale dont Jésus souhaite réaliser les
plans miséricordieux de son Père.
C’est pourquoi l’obéissance exige un
grand cœur, un cœur d’enfant, pour
rêver les rêves de Dieu, pour aspirer



à être la personne heureuse que Dieu
veut que nous soyons, pour désirer
nous aventurer dans ses plans de
salut. L’obéissance n’est donc pas une
simple soumission, mais une
ouverture ; ce n’est pas renoncer à
voir, mais être capable de voir aussi
avec les yeux des autres qui nous
aiment et qui ont la grâce de Dieu
pour nous guider. C’est surmonter,
avec ouverture d’esprit et d’âme,
cette tendance à nous considérer
comme autosuffisants, qui nous
empêche parfois de voir les choses
avec perspective et réalisme.

« Erat subditus illis »

À la fin de cet épisode, saint Luc
résume en quelques mots la longue
série d’années qui s’est écoulée entre
cet événement et le début de la vie
publique de Jésus : « il leur était
soumis » (Lc 2, 51). Erat subditus
illis : saint Josémaria a découvert en
ces trois mots l’une des brèves



biographies de Jésus-Christ que nous
fournit l’Écriture Sainte [6].

Voilà le deuxième enseignement que
nous découvrons dans l’attitude du
Seigneur : bien que sa nature divine
lui ait donné plus que des raisons de
penser qu’il n’avait pas besoin d’être
guidé par ses parents, Jésus nous
enseigne que l’autorité humaine —
dans la famille, dans la société, dans
l’Église — doit être respectée. Nous
en avons besoin parce qu’elle nous
aide à découvrir ce que Dieu veut.
Bien sûr, l’autorité humaine n’est pas
infaillible et personne n’est donc en
mesure de nous transmettre la
volonté de Dieu sans autre forme de
procès. Mais nous non plus nous ne
sommes pas infaillibles : nous
pouvons parfois nous abuser nous-
mêmes. Il est donc raisonnable, et
même nécessaire, de faire confiance
à ceux qui ont autorité sur nous, si
nous voulons vraiment faire la
volonté de Dieu. Car, même si l’on ne



peut pas dire que l’indication
concrète que nous recevons
s’identifie nécessairement à ce que
Dieu veut, nous sommes convaincus
que Dieu veut que nous soyons prêts
à la suivre, par amour.

On comprend mieux pourquoi saint
Josémaria a lié son appréciation de
l’obéissance à son amour de la
liberté : « Je suis très attaché à la
liberté, et c’est précisément pour cela
que j’aime tant cette vertu
chrétienne » [7] qu’est l’obéissance.
Cette déclaration peut surprendre
ceux qui abordent les enseignements
de saint Josémaria pour la première
fois. Car, instinctivement, nous avons
tendance à considérer l’obéissance et
la liberté comme deux ennemis qui
se battent pour diriger nos actions :
si la liberté prévaut, il semble que
l’obéissance soit annulée ; si c’est
l’obéissance qui a le dessus, il semble
que la liberté recule. Il s’agit
toutefois d’un sophisme. Nous



aimons notre liberté et ne voulons en
aucun cas y renoncer ; nous voulons
être pleinement maîtres de nos actes,
précisément pour pouvoir faire,
parce que nous en avons envie, ce
que nous comprenons que Dieu veut
que nous fassions. Et c’est
précisément en aimant sa volonté
que l’obéissance trouve sa place et sa
raison d’être.

L’obéissance chrétienne authentique
est toujours une obéissance à Dieu, et
la filiation divine en est le support, la
raison d’être. C’est ce qui ressort de
la déclaration de saint Josémaria que
nous venons de citer et qui poursuit :
« Nous devons nous sentir enfants de
Dieu et vivre avec le désir
d’accomplir la volonté de notre Père ;
réaliser les choses en fonction du
vouloir de Dieu, parce que nous en
avons envie — la raison la plus
surnaturelle qui soit » [8]. Si nous
avons un grand désir d’être dans les
choses de Dieu notre Père c’est bien



parce que nous en avons envie.
L’autorité humaine nous aide à
découvrir ce que Dieu veut pour
nous, c’est-à-dire ce que signifie ici et
maintenant ce que nous désirons
profondément. Et même si, à
l’occasion, nous ne voyons pas
clairement la ligne de conduite
proposée, nous devons avoir
confiance dans la volonté de nous
aider qui l’anime, et nous restons
pleinement libres. Cette ouverture,
cette disponibilité qui s’enracine
dans notre liberté d’enfants de Dieu,
renforce l’ouverture de notre raison,
la précieuse capacité de nous laisser
guider, de garder l’esprit ouvert, de
voir avec les yeux des autres et
d’adopter un point de vue différent
du nôtre : une capacité que nous
avons tout intérêt à former.

L’obéissance nous aide donc à
réaliser ce que nous désirons
profondément. Si, en revanche,
suivre Jésus-Christ et être dans les



choses de son Père — de notre Père
— n’est pas notre désir le plus
profond, la raison d’être de tous les
autres, l’obéissance perd son sens [9]

et peut être considérée comme
l’ennemi de la liberté, comme un
obstacle pour faire ce que nous
souhaitons.

Dans le langage courant, l’obéissance
est souvent appelée l’acte d’exécuter
les décisions ou les directives de
l’autorité. Mais l’obéissance ne nous
intéresse pas seulement en tant
qu’acte spécifique, mais en tant que
vertu, car nous voulons être comme
Jésus-Christ. Il ne suffit pas de
répondre par l’affirmative à la
question « Ai-je fait ce qui m’a été
commandé ou suggéré ? » On peut
répondre par l’affirmative sans pour
autant être entièrement obéissant.
Celui qui accepte simplement une
indication sans la faire sienne, sans
liberté, n’obéit que matériellement,
mais ce n’est pas l’obéissance de



Jésus-Christ. Celui qui agit ainsi fait
peut-être quelque chose de bien,
mais il ne peut pas s’en contenter,
car le but est beaucoup plus élevé, et
il est en fait inaliénable : y renoncer
signifierait renoncer à être libre,
avec la liberté pour laquelle Jésus
nous a libérés (cf. Ga 5, 1).

Au fond, je suis pleinement obéissant
lorsque je fais ce qu’on me demande
de faire parce que je veux le faire. Et
je veux le faire parce que je suis
convaincu que Dieu compte sur ma
docilité. Je suis arrivé à cette
conviction parce que j’ai confiance
en lui, qui assiste de sa grâce celui
qui m’instruit, et je me fie aussi à la
prudence et à l’expérience de cette
personne. Dans ces cas-là, je vois
celui qui a l’autorité comme
quelqu’un qui me montre ce qui vaut
la peine d’être fait, ce que Dieu veut.
Je suis libre non pas lorsque j’obéis «
si je veux », mais lorsque j’obéis «
parce que je veux ».



L’écoute de la Vierge Marie

Revenons maintenant à la réponse
surprenante de Jésus à ses parents,
soulagés après ces jours d’angoisse,
mais perplexes devant son
comportement si inhabituel : «
Comment se fait-il que vous m’ayez
cherché ? Ne saviez-vous pas qu’il
me faut être chez mon Père ? » (Lc 2,
49). Le lecteur de l’Évangile peut
facilement imaginer sa propre
réaction face à une telle réponse : «
Pourquoi t’avons-nous cherché ? N’y
étions-nous pas obligés ? Aurions-
nous dû rester complètement calmes,
indifférents à ce qui t’est arrivé, est-
ce là ce que tu attendais de nous ? ».
Mais la Vierge Marie, elle, a réagi
avec beaucoup plus de calme.

Il est normal que, parfois, nous ne
comprenions pas une indication ou
un conseil. Voyons à ce propos une
autre réflexion de saint Josémaria : «
Mais, bien souvent, (le Seigneur)



nous parle à travers les autres, et il
peut arriver qu’en voyant leurs
défauts, ou en nous demandant s’ils
sont bien informés, s’ils ont bien
compris toutes les données du
problème, nous nous sentions
autorisés à ne pas obéir ». Ici, le
lecteur pourrait s’attendre à être mis
en garde contre le danger de telles
pensées. Cependant, saint Josémaria
poursuit : « Il y a peut-être une
raison divine à cela, car Dieu ne nous
force pas à obéir aveuglément. Il
attend de nous au contraire une
obéissance intelligente » [10].

Une signification divine : à travers
ces doutes, Dieu nous dit qu’il veut
que nous obéissions intelligemment,
sans décliner notre responsabilité.
Nous devons exprimer notre point de
vue, nos convictions, « mais soyons
sincères envers nous- mêmes :
examinons, dans chaque cas, si c’est
l’amour de la vérité qui nous pousse,
ou si c’est l’égoïsme et l’attachement



à notre propre jugement » [11].
Parfois, en effet, « il arrive que l’on
cherche un conseil qui favorise
l’égoïsme, et fasse taire, précisément
par sa prétendue autorité, la clameur
de l’âme ; et même que l’on change
de conseiller jusqu’à trouver le plus
indulgent » [12]. Si nous n’avons pas
pris l’habitude de considérer que la
vérité est plus importante pour nous
que notre propre jugement — en
bref, si nous ne sommes pas
obéissants — il est facile de s’abuser
soi-même, maintenant ou à l’avenir.
La colère ou la perplexité nous
empêcheront de découvrir ce que le
Seigneur veut nous dire à travers ce
qui nous est alors incompréhensible.

Marie n’a pas non plus compris (Lc 2,
50). Mais elle ne s’est pas révoltée.
Elle aimait la volonté de Dieu par-
dessus tout et elle savait bien qu’il y
a des choses que l’on ne comprend
qu’avec le temps. « Sa mère gardait
toutes ces choses dans son cœur » (Lc



2, 51). La Vierge Marie n’a pas vécu
seulement tournée vers l’extérieur,
mais elle a considéré une fois après
l’autre les événements de sa vie afin
d’y découvrir l’action de Dieu. Marie
a écouté, ce qui signifie finalement
être obéissant, ob-audiens : être
attentif, rester à l’écoute. Le temps
joue en faveur de ceux qui écoutent,
font confiance et persévèrent
calmement dans la prière sereine :
en restant ouverts à la voix de Dieu,
ils découvriront, comme elle, cette
signification divine et finiront par
être reconnaissants même dans
l’obscurité de ces moments difficiles.

Marie a persévéré dans sa prière.
Vingt ans ont passé et son enfant a de
nouveau disparu. Encore trois jours.
Et encore une fois à Jérusalem. Mais
elle savait qu’elle n’avait pas à se
soucier de le chercher, car il était
dans les affaires de son Père. Et peut-
être remerciait-elle le Seigneur pour
ces mots déconcertants sur ses lèvres



d’enfant : ils soutenaient maintenant
son espoir au milieu d’un chagrin
qui, autrement, l’aurait écrasée.

Par son intercession, nous espérons
que le Seigneur nous accordera un
grand cœur, capable d’ordonner tout
dans notre vie à la volonté de Dieu.
Un cœur libre et ouvert, qui ne se
laisse pas enfermer dans sa propre
vision étroite. Un cœur capable de
découvrir l’action de Dieu dans notre
vie, même à travers des instruments
humains imparfaits. Un cœur
capable d’écouter et d’attendre, afin
de découvrir les fruits de son action
dans notre âme.

[1]. Cf. Saint Josémaria, Saint Rosaire,
5ème mystère joyeux.

[2]. Cf. aussi, par exemple, He 10, 5-7
et d’autres passages.



[3]. Cf., par exemple, Is 49, 15 : « Une
femme peut-elle oublier son
nourrisson, ne plus avoir de
tendresse pour le fils de ses
entrailles ? Même si elle l’oubliait,
moi, je ne t’oublierai pas ».

[4]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 93.

[5]. Cf. Saint Josémaria, Quand le
Christ passe, n° 17.

[6]. Cf. Ibid.

[7].Ibid.

[8].Ibid.

[9].La seule valeur qu’elle
conserverait serait peut-être celle de
faciliter l’efficacité d’une
organisation. Mais l’obéissance de
Jésus-Christ ne se réduit pas à cela.

[10]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 17.

[11].Ibid.



[12]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 93.

Julio Diéguez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-
tres-divins-xvi-obeissance-ouverture-

du-coeur/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xvi-obeissance-ouverture-du-coeur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xvi-obeissance-ouverture-du-coeur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xvi-obeissance-ouverture-du-coeur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xvi-obeissance-ouverture-du-coeur/

	Très humains, très divins (XVI) : Obéissance, ouverture du cœur

