
opusdei.org

Très humains, très
divins (XIX) : Donner
le meilleur de soi-
même

Les vertus mettent en valeur
notre personnalité et nous
rendent flexibles pour
découvrir le bien dans les
situations quotidiennes.

05/06/2023

Un poète a imaginé comment les
oiseaux des zones côtières, ivres de
la joie de contempler l’écume de la
mer et la beauté du ciel, s’envolent,



soutenus par la brise. Si nous
n’avons pas la chance de vivre au
bord de l’océan, nous pouvons peut-
être nous souvenir de l’impression
que nous laisse chaque visite à la
mer ; non seulement à cause de son
immensité, de ses couleurs ou de
l’atmosphère qu’elle crée, mais aussi
à cause de son bruit. En effet, il existe
déjà d’innombrables enregistrements
du son de la mer qui nous
permettent d'écouter, de n’importe
où, ce chœur de voix — de l’eau, des
rochers, des oiseaux, du sable — si
vivifiantes pour ceux qui les
écoutent. Saint Josémaria a
justement imaginé les vertus comme
chacun de ces sons, si différents dans
leur timbre et leur intensité, mais
qui, ensemble, forment la musique
de la mer : « De même que la
clameur de l’océan est faite du bruit
de chacune des vagues, de même la
sainteté de votre apostolat se
compose des vertus personnelles de
chacun d’entre vous »[1].



La perfection n’est pas l’égalité

Saint Jérôme écrit que « Jésus-Christ
n’ordonne pas des choses
impossibles, mais des choses
parfaites » [2]. Qui oserait dire de lui-
même que ses actions sont «
parfaites » ? D’ailleurs, les
témoignages des saints vont
précisément dans le sens inverse : à
mesure qu’ils s’approchent de la
lumière de Dieu, ils prennent de plus
en plus conscience de leurs
imperfections. Nous sommes
d'autant plus perplexes que le verset
de l’Évangile auquel se réfère saint
Jérôme est justement un
commandement de Jésus : « Soyez
parfaits comme votre Père céleste est
parfait » (Mt 5, 48). Quel mystère ces
paroles recèlent-elles ?

Nous concevons souvent la «
perfection » comme quelque chose
d’inégalé dans son genre, quelque
chose d'indépassable. Appliquée au



comportement d’une personne, une
telle idée de « perfection » peut
même nous répugner, tant elle est
loin de notre expérience habituelle.
Cependant, le sens le plus fréquent
dans la Bible est celui de quelque
chose de complet, d’accompli, qui
donne tout ce qu’il peut donner. Cela
permet de mieux comprendre que
l’invitation du Christ à « être parfait »
n’est pas la conclusion d’une liste de
critères à remplir dans tous les
domaines de la vie, mais le
couronnement d’un discours dans
lequel il parle d’aimer tous les
hommes, amis et ennemis, comme
Dieu les aime (cf. Mt 5, 43-48). « La
sainteté ne consiste pas à faire de
plus en plus de choses ou à satisfaire
à certaines normes que nous nous
sommes fixées. Le chemin de la
sainteté, comme l’explique saint
Paul, est de seconder l’action de
l’Esprit Saint, jusqu’à ce que le Christ
soit formé en nous (cf. Gal 4, 19) » [3].



Dans cette même ligne, le Catéchisme
de l’Église parle des vertus humaines
en notant tout d'abord qu’elles «
permettent à la personne, non
seulement d’accomplir des actes
bons, mais de donner le meilleur
d’elle-même » [4]. De même que toutes
les vagues sont mélangées et toujours
distinctes les unes des autres, pour
donner la musique de la mer,
chacune des vertus résonne en
harmonie dans une vie sainte :
ensemble, elles donnent forme à la
meilleure version de chacun de nous.
Et de même qu’il n’y a pas deux
personnes identiques dans le monde,
il n’y a pas deux manières identiques
de combiner chacune des vertus.
Pour nous rendre saints, c’est-à-dire
pour nous conduire à lui, Dieu
compte sur chacune de nos
caractéristiques uniques, qu’il
connaît bien mieux que nous. C’est à
chacun de nous « d’entrevoir le
mystère du projet unique et
inimitable que Dieu a pour chacun,



et qui se réalise dans des contextes et
des limites les plus variés » [5] : faire
émerger, avec la grâce de Dieu et
avec notre liberté, le fils bien-aimé,
la fille bien-aimée, dont le Seigneur a
rêvé depuis l’éternité. C’est pourquoi,
très tôt, saint Josémaria a dit à ceux
qui s’approchaient de l’Opus Dei : «
Vous devez être aussi différents que
le sont entre eux les saints du
paradis, dont chacun a ses traits
personnels et singuliers » [6].

La sainteté est un costume sur
mesure

Les différentes vertus ne nous aident
pas seulement à préférer le bien au
mal dans une action particulière ;
c’est déjà bien, mais ce n’est pas
encore assez. En effet, les vertus
nous aident à nous maîtriser et elles
canalisent nos forces vers l’amour.
Ainsi, elles nous aident à choisir le
meilleur plutôt que le médiocre. La
vertu est parfois réduite à un



compromis entre deux extrêmes
négatifs, comme une moitié
géométrique entre deux pôles que
l’on veut éviter. Ainsi, au lieu de
regarder vers le haut, nous veillons à
ne pas tomber dans le ravin, ni à
droite, ni à gauche. Pourtant, Dieu a
donné à chacun de nous son propre
sommet, qui correspond à notre
propre paysage géologique, dans
lequel nous évoluons ; et dans ce
paysage, nous devons découvrir
aussi bien les différents obstacles ou
dangers qui nous guettent que le
terrain sur lequel nos pieds adhèrent
le mieux au sol.

Commentant l’éthique
aristotélicienne, saint Thomas
souligne que « le milieu pour nous
n'est ni au dessus ni en deçà de la
proportion voulue pour nous. Ce
milieu n’est donc pas le même pour
tous » [7]. Le saint dominicain illustre
son propos avec l’image des
chaussures : chacun doit trouver sa



propre pointure ; le philosophe grec,
quant à lui, utilise l’image de la
nourriture : un athlète et une
personne qui ne fait presque pas
d’exercice physique ne sont pas
sobres de la même manière. Puisqu’il
n’y a pas une seule façon de vivre les
vertus, il n'est pas judicieux d’essayer
d’écrire des recettes universelles
pour devenir ordonné, généreux ou
humble. De plus, comme l’a
également compris Aristote, on ne
devient pas vertueux en
accomplissant extérieurement une
série d’actes, mais en les
accomplissant avec des dispositions
intérieures spécifiques : « D’abord,
s’il sait ce qu’il fait ; ensuite, s’il les
choisit et les choisit pour eux-
mêmes ; et, troisièmement, s’il les
accomplit avec fermeté et
inébranlablement » [8]. Par
conséquent, si la formation n’aide
pas à comprendre l’intérêt d’acquérir
telle ou telle vertu et de la choisir
librement, mû par l’amour, les actes



extérieurs censés œuvrer dans ce
sens risquent d’être vains.

Éblouie par le fait que le Seigneur
veut compter sur les traits
personnels de chacun de nous, pour
nous rendre saints, une femme
simple priait ainsi : « Fais-nous vivre
notre vie, non pas comme un jeu
d’échecs où tout est calculé, non pas
comme un match où tout est difficile,
non pas comme un théorème qui
nous casse la tête, mais comme une
fête sans fin où la rencontre avec toi
se renouvelle, comme une danse,
comme une danse dans les bras de ta
grâce » [9].

Des muscles souples et flexibles

La grande élasticité des muscles est
l’un des indicateurs d’une bonne
condition physique. Grâce à des
exercices d’étirement et à un bon
entretien des articulations, le corps
peut atteindre des positions
difficilement imaginables. Le



maintien de cette souplesse
musculaire permet d’éviter les
problèmes liés à une mauvaise
posture permanente et réduit le
risque de blessure. Il en va de même
pour les vertus dans la vie spirituelle.
C’est pourquoi saint Josémaria disait
que « la sainteté est flexible comme
des muscles bien déliés » [10]. En ce
sens, explique-t-il, si l’amour de Dieu
nous pousse parfois à lutter pour
faire quelque chose que nous
trouvons difficile, à d’autres
moments il nous pousse à opter pour
quelque chose de plus confortable et
à l’en remercier.

Ce n’est pas un hasard si le mot «
vertu » vient du latin virtus, qui
signifie capacité ou force, comme les
muscles. Les vertus, dans la mesure
où elles font partie de nous, nous
permettent non seulement
d’accomplir de bonnes actions avec
enthousiasme et facilité, mais nous
rendent également flexibles pour



adopter la direction pertinente à
chaque moment. Il est vrai que les
vertus nous amènent à faire les
choses de manière ordonnée ; mais,
plus profondément, elles nous
amènent à être ordonnés nous-
mêmes, même si quelquefois, on ne
dirait pas, vu de l' extérieur.

On raconte que saint Charles
Borromée, jeune évêque, avait la
réputation d’être une personne très
austère, qui ne mangeait que du pain
et ne buvait que de l’eau, et le
minimum indispensable ; cependant,
si cela favorisait les relations avec
certaines personnes, il n’hésitait pas
à boire du vin aussi souvent qu’il le
fallait [11]. « Si nous faisions
autrement, disait le fondateur de
l’Opus Dei, nous risquerions de
devenir de ces chrétiens raides, sans
vie, semblables à des poupées de
chiffons » [12]. Or, l’une des
caractéristiques les plus frappantes
des poupées de chiffon, c’est qu’elles



ne cessent de sourire. Nous aimons
tous être entourés de personnes
joyeuses, mais parce qu’elles le sont
librement, au bon moment et dans la
bonne mesure, et non pas parce
qu’elles ont adopté machinalement
un certain comportement.

Saint François de Sales, au tout début
de sa correspondance avec celle qui
allait devenir sainte Jeanne de
Chantal, la mettait en garde contre le
manque éventuel de liberté dans
lequel elle pouvait glisser, y compris
dans ses désirs de vie chrétienne. «
Interrompez une âme qui s’est
attachée à l’exercice de la
méditation, et vous la verrez sortir
chagrine, inquiète et étonnée. Une
âme vraiment libre sortira avec un
visage égal et un cœur bienveillant
envers l’importun qui l’a dérangée,
car c’est tout un, soit servir Dieu en
méditant, soit le servir en supportant
son prochain ; les deux sont la
volonté de Dieu, mais le fait de



supporter le prochain est nécessaire
à ce moment-là » [13]

* * *

« Soyez courageux », encourageait le
pape François s’adressant à un
groupe de jeunes Polonais. « Le
monde a besoin de votre liberté
d’esprit, de votre regard confiant sur
l’avenir, de votre soif de vérité, de
bonté et de beauté » [14]. La force et la
flexibilité que les vertus nous
apportent sont comme la clameur de
l’océan qui insiste pour nous
montrer sa nouveauté et sa beauté ;
en outre, elles manifestent à l’Esprit
Saint notre docilité pour que le Christ
puisse être formé dans nos âmes
d’une manière unique dans l’histoire.
Il n’est pas étrange que le Catéchisme
nous parle des vertus précisément
dans le chapitre sur « la vocation de
l’homme » [15] : parce que nous
sommes appelés à vivre cette vie
divine, nous sommes appelés à lever



les yeux vers l’horizon, comme ces
oiseaux des zones côtières, confiants
dans le fait que Dieu soutient notre
lutte.

[1]. Saint Josémaria, Chemin, n° 960.

[2]. Cité dans Catena Aurea,
commentaire de Mt 5, 43-48.

[3]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastoraoe, 28 octobre 2020, n° 6.

[4]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1803.

[5]. Pape François, Exh. ap. Gaudete et
exsultate, n° 170.

[6]. Saint Josémaria, Chemin, n° 947.

[7]. Saint Thomas
d’Aquin,Commentaire de l’Éthique à
Nicomaque, livre II, leçon VI.



[8]. Aristote, Éthique à Nicomaque,
1105a-1105b.

[9]. La servante de Dieu Madeleine
Delbrêl, La danse de l’obéissance.

[10]. Saint Josémaria, Forge, n° 156,
cité par Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n° 6.

[11]. Cf. Lettre de saint François de
Sales à la baronne de Chantal, 14
octobre 1604.

[12]. Saint Josémaria,Forge, n° 156.

[13]. Saint François de Sales, Lettre à la
baronne de Chantal, 14 octobre 1604.

[14]. Pape François, Message, 15 août
2018.

[15]. Catéchisme de l’Église Catholique,
Troisième partie, Première section.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-
tres-divins-xix-donner-le-meilleur-de-

soi-meme/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xix-donner-le-meilleur-de-soi-meme/
https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xix-donner-le-meilleur-de-soi-meme/
https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xix-donner-le-meilleur-de-soi-meme/
https://opusdei.org/fr-ch/article/tres-humains-tres-divins-xix-donner-le-meilleur-de-soi-meme/

	Très humains, très divins (XIX) : Donner le meilleur de soi-même

