
opusdei.org

Travail et
contemplation (II)

Comment atteindre la
contemplation en travaillant ou
en réalisant toute activité de la
vie quotidienne ?

29/07/2019

Comme ils faisaient route, il entra
dans un village, et une femme,
nommée Marthe, le reçut dans sa
maison. Celle-ci avait une sœur
appelée Marie, qui, s’étant assise
aux pieds du Seigneur, écoutait sa
parole. Marthe, elle, était absorbée
par les multiples soins du service.



Intervenant, elle dit : “Seigneur,
cela ne te fait rien que ma sœur me
laisse servir toute seule ? Dis-lui
donc de m’aider”. Mais le Seigneur
lui répondit : “Marthe, Marthe, tu
te soucies et t’agites pour
beaucoup de choses ; pourtant il
en faut peu, une seule même. C’est
Marie qui a choisi la meilleure
part ; elle ne lui sera pas
enlevée[1].

Au cours de l’histoire, on s’est
souvent inspiré de Marthe et de
Marie pour représenter la vie
contemplative et la vie active,
comme deux genres de vie dont le
premier serait plus parfait que le
second, selon les propos du
Seigneur : C’est Marie qui a choisi
la meilleure part.

En règle général, on a rapporté ces
propos à la vocation religieuse,
entendant à grands traits par vie
contemplative la vie de ceux qui



s’éloignent matériellement du monde
pour s’adonner à la prière ; et par vie
active la vie de ceux qui mènent à
bien des tâches telles que
l’enseignement de la doctrine
chrétienne, le soin des malades et
d’autres œuvres de miséricorde.

Prenant ces termes dans ce sens
précis, on a affirmé depuis des
siècles qu’il est possible d’être
contemplatifs dans l’action. Le sens
classique de cette expression n’est
pas donc que la contemplation est
possible dans les activités
professionnelles, familiales et
sociales, propres aux fidèles
courants, mais qu’elle concerne
plutôt les activités d’apostolat et de
bienfaisance à l’intérieur de la
vocation religieuse.

Saint Josémaria a enseigné à
approfondir les paroles du Seigneur
à Marthe, en faisant voir qu’il n’y a
aucune opposition entre la



contemplation et l’accomplissement,
le plus parfait possible, du travail
professionnel et des devoirs
ordinaires d’un chrétien.

Nous avons déjà considéré, dans un 
éditorial précédent, ce qu’est la
contemplation chrétienne : cette
prière simple de tant d’âmes qui,
parce qu’elles aiment beaucoup et
sont dociles à l’Esprit Saint,
cherchant en tout l’identification au
Christ, sont conduites par le Paraclet
jusqu’à pénétrer dans les
profondeurs de la vie intime de Dieu,
de ses œuvres et de ses desseins, avec
une sagesse qui élargit toujours plus
leur cœur et leurs connaissances.
Une prière où les mots deviennent
inutiles, parce que la langue
n’arrive pas à s’exprimer. Alors le
raisonnement se tait. On ne
discourt plus : on se regarde ! Et
l’âme se met encore une fois à
chanter un chant nouveau, parce
qu’elle se sent et se sait aussi sous

https://opusdei.org/fr/article/travail-et-contemplation-i/


le regard aimant de Dieu, à tout
instant[2].

Maintenant il convient de s’arrêter à
considérer trois voies par lesquelles
la contemplation peut s’exprimer :
dans les moments consacrés
exclusivement à la prière ; en
travaillant ou en s’occupant d’une
autre activité ne requérant pas toute
l’attention de l’esprit ; et, finalement,
à travers le travail lui-même, y
compris lorsqu’il exige une
concentration exclusive. Ces trois
voies forment ensemble la vie
contemplative, faisant de la vie
ordinaire une vie à la fois au Ciel et
sur la terre, comme le rappelait Saint
Josémaria.

Dans la prière et dans toutes les
normes de piété

Avant tout, la contemplation doit être
demandée et recherchée dans
l’accomplissement exact et fidèle des
normes du plan de vie, spécialement



dans les moments consacrés de
manière exclusive à la prière
mentale.

“Et in meditatione mea exardescit
ignis” — et dans ma méditation
s’allume le feu.

— C’est pour cela que tu vas prier :
pour devenir foyer ardent, flamme
vive, qui donne chaleur et
lumière[3]. Les moments de prière
bien faits sont la chaudière 8 qui
répand sa chaleur aux différentes
circonstances de la journée.

Du recueillement dans les moments
de prière ; de la fréquentation du
Seigneur recherché avec envie dans
ces moments, parfois à l’aide d’un
texte pouvant aider à centrer sa tête
et son cœur en Dieu ; de l’effort pour
repousser les distractions ; de
l’humilité pour commencer et
recommencer, sans compter sur ses
propres forces mais sur la grâce de
Dieu ; en un mot, il dépend de la



fidélité quotidienne aux moments de
prières que l’idéal d’être
contemplatif au milieu du monde
devienne réalité, bien au-delà de ces
moments mêmes.

Saint Josémaria nous a appris a
chercher la contemplation dans les
moments de prière mentale : à
contempler la vie du Seigneur, à le
regarder dans l’Eucharistie, à
fréquenter les Trois Personnes
divines par la voie de la Très Sainte
Humanité de Jésus-Christ, à aller à
Jésus par Marie… Quand on fait la
prière mentale, il est nécessaire de
ne pas se contenter de la répétition
de quelques prières vocales, même si
parfois il faudra les répéter pendant
longtemps, mais en les voyant
comme la porte qui ouvre la
contemplation.

Dans les rapports humains aussi,
lorsque deux amis se rencontrent, ils
ont l’habitude de s’adresser quelques



phrases de salutation pour engager le
dialogue. Mais le contact ne peut pas
se réduire à cela. La conversation
doit se poursuivre avec des mots plus
personnels, jusqu’au moment où ils
ne sont même plus nécessaires, tant
la syntonie est profonde et grande la
familiarité. À plus forte raison dans
nos relations avec Dieu. Nous
commençons par des prières
vocales […]. D’abord une oraison
jaculatoire, puis une autre, et une
autre... jusqu’à ce que cette
ferveur semble insuffisante, tant
les mots paraissent pauvres... :
alors on donne libre cours à
l’intimité divine, dans une
contemplation de Dieu qui ne
connaît ni repos, ni fatigue[4].

En travaillant ou en s’occupant
d’une autre activité

La contemplation ne se limite pas
aux moments consacrés à la prière.
Elle peut avoir lieu au long de la



journée, au milieu des occupations
ordinaires, pendant qu’on s’occupe
de tâches ne requérant pas toute
l’attention de l’esprit et qui doivent
être accomplies, ou bien lors des
pauses dans d’autres types de travail.

On peut contempler Dieu en
marchant dans la rue, en
accomplissant certains devoirs
familiaux et sociaux, habituels dans
la vie de n’importe qui, ou en
réalisant des tâches qu’on maîtrise
aisément, ou encore à l’occasion
d’une interruption dans l’activité, ou
simplement d’une attente…

De la même façon que, dans les
moments de prière, les oraisons
jaculatoires peuvent ouvrir le
chemin de la contemplation, ainsi, au
milieu de toutes ces occupations, la
recherche de la présence de Dieu
débouche sur une vie contemplative,
même plus intense, comme le
Seigneur l’a fait expérimenter à saint



Josémaria. C’est à ne rien y
comprendre : je connais quelqu’un
qui est froid (en dépit de sa foi, qui
n’admet pas de limites), à côté du
feu tout divin du tabernacle, et qui
ensuite, en pleine rue, parmi le
bruit des voitures, des tramways et
des gens, en lisant le journal,
vibre, dans des emportements de
folie d’Amour de Dieu ! [5]

Cette réalité est entièrement un don
de Dieu, mais seul peut le recevoir
celui qui le désire du fond du cœur et
ne le rejette pas par son
comportement. En revanche, celui-là
le rejette qui a les sens éparpillés, ou
qui se laisse dominer par la curiosité,
ou submerger par un tourbillon de
pensées et d’imaginations inutiles
qui le distraient et le dissipent. En un
mot, celui qui ne sait pas être à ce
qu’il fait[6]. La vie contemplative
requiert la mortification intérieure,
se renier soi-même par amour de
Dieu, pour qu’il règne dans le cœur



et soit le centre vers lequel
convergent en dernière instance les
pensées et les affections de l’âme.

Contemplation dans et à travers
les activités ordinaires

De même que dans les moments de
prière il ne faut pas se contenter de
répéter des oraisons jaculatoires ni
se limiter à lire et à méditer un texte,
mais qu’il est bon de chercher le
dialogue avec Dieu jusqu’à arriver,
avec sa grâce, à la contemplation,
pareillement dans le travail, qui doit
se transformer en prière, il est
nécessaire de ne pas se contenter de
l’offrir au début et de rendre grâce à
la fin, ou même de renouveler cette
offrande à plusieurs reprises, bien
unis au sacrifice de l’autel. Tout cela
est déjà très agréable aux yeux de
Dieu, mais un fils de Dieu doit être
audacieux et aspirer à plus : à faire
son travail comme Jésus à Nazareth,
uni à lui. Un travail dans lequel,



grâce à l’amour surnaturel dont il est
animé, on contemple Dieu qui est
Amour[7].

Un enseignement constant et
caractéristique de saint Josémaria est
que la contemplation est possible
non seulement pendant qu’on réalise
une activité, mais au moyen des
activités que le Seigneur veut nous
voir réaliser, dans ces tâches mêmes
et à travers elles, y compris s’il s’agit
d’un travail exigeant toute la
concentration de l’esprit. Saint
Josémaria enseignait qu’un moment
arrive où l’on ne sait plus distinguer
ces deux domaines, ces deux mots,
contemplation et action, qui finissent
par signifier la même chose dans
l’esprit et dans la conscience.

Étant donné que la contemplation est
comme une anticipation de la vision
béatifique, fin dernière de notre vie,
il faut que toutes les activités que
Dieu nous demande de réaliser —



comme le travail et les tâches
familiales et sociales, qui sont sa
Volonté pour chacun — puissent être
une voie pour la vie contemplative.
En d’autres termes, pour la même
raison que n’importe laquelle de ces
activités peut être faite par amour de
Dieu et avec amour de Dieu, ainsi on
peut en faire un moyen de
contemplation, celle-ci n’étant autre
chose qu’un moyen spécialement
familial de connaître et d’aimer Dieu.

Nous pouvons contempler Dieu dans
les activités que nous réalisons par
amour pour lui, parce que cet amour
est participation de l’Amour infini
qu’est l’Esprit Saint, qui sonde tout,
jusqu’aux profondeurs de Dieu[8].
Celui qui travaille par amour de Dieu
peut se rendre compte — sans penser
à une autre chose, sans se distraire —
qu’il est en train de l’aimer en
travaillant, de l’amour que l’Esprit
Saint infuse dans le cœur des enfants
de Dieu dans le Christ[9]. Nous



reconnaissons Dieu, non
seulement dans le spectacle que
nous offre la nature, mais aussi
dans l’expérience de notre travail
et de notre effort[10].

Nous pouvons aussi contempler Dieu
à travers le travail, parce que s’il est
fait par amour ce sera un travail
réalisé avec la plus grande perfection
dont nous sommes capables dans ces
circonstances concrètes, une tâche
qui reflète les perfections divines, un
travail comme celui du Christ. Il en
sera ainsi, pas forcément parce que
ce travail semble réussi aux yeux des
hommes, mais parce qu’il est bien
fait aux yeux de Dieu. Il se peut que
le travail ne soit pas réussi ou que,
du point de vue humain, ce soit un
échec, mais que, malgré tout, il soit
bien fait devant Dieu, avec droiture
d’intention et esprit de service, en
mettant en exercice les vertus ; en un
mot, avec perfection humaine et
chrétienne. Un travail de cette sorte



est un moyen de contemplation. À
partir de tout cela, on comprend que
la contemplation est possible dans et
à travers les tâches exigeant toutes
les énergies de l’esprit, comme celles
par exemple de l’étude et de
l’enseignement.

Le chrétien qui travaille ou accomplit
ses devoirs par amour de Dieu,
travaille en union vitale avec le
Christ. Ses œuvres deviennent alors
des œuvres de Dieu, operatio Dei, et
pour cela même un moyen de
contemplation. Or, il ne suffit pas
d’être en état de grâce et que les

œuvres soient moralement bonnes.
Elles doivent être informées d’une
charité héroïque et réalisées avec des
vertus héroïques, selon cette manière
divine d’agir que les Dons de l’Esprit
Saint confère à celui qui est docile à
leur action.

***



La contemplation dans la vie
ordinaire donne un avant-goût de
l’union définitive avec Dieu dans le
ciel. Tout en amenant à agir avec
toujours plus d’amour, elle allume le
désir de le voir non plus à travers les
activités que nous réalisons, mais
face à face. Nous vivons alors
comme des captifs, comme des
prisonniers. Tandis que nous
réalisons avec la plus grande
perfection possible, malgré nos
erreurs et nos limites, les
occupations propres à notre
condition et à notre métier, notre
âme désire ardemment s’échapper.
Elle va vers Dieu, comme le fer
attiré par la force de l’aimant. L’on
commence à aimer Jésus, de façon
plus efficace, et à ressentir une
tendre émotion […]. C’est une
nouvelle façon de marcher sur
terre, une façon divine,
surnaturelle et merveilleuse. Nous
rappelant bien des écrivains
espagnols du seizième siècle, peut-



être voudrons-nous goûter nous
aussi la saveur de ces mots : je vis
parce que je ne vis pas : c’est le
Christ qui vit en moi (cf. Ga 2,20)
[11].

F.J. López Díaz

[1] Lc 10, 38-42.

[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
307.

[3] Saint Josémaria, Chemin, n° 92.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
296.

[5] Saint Josémaria, 26 mars 1932,
dans Cahiers intimes, n° 673.

[6] Saint Josémaria, Chemin, n° 815.

[7] Cf. 1 Jn 4, 8.



[8] 1 Co 2, 10.

[9] Rm 5, 5.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 48.

[11] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 296-297.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/travail-et-
contemplation-ii/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/travail-et-contemplation-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/travail-et-contemplation-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/travail-et-contemplation-ii/

	Travail et contemplation (II)

