
opusdei.org

“Sens vocationnel de
la vie"

Toute vie, par le simple fait
d’exister, a un sens
vocationnel : elle n’est pas le
résultat du hasard mais
l’expression d’une volonté de
Dieu comportant un projet.
Voici quelques lignes pour
développer cette idée, en vue
du prochain synode des
évêques sur le thème : "Les
jeunes, la foi et le discernement
vocationnel".

09/07/2018



« Les jeunes, la foi et le discernement
vocationnel », voilà la question de
fond autour de laquelle s’articulent les
travaux de préparation du prochain
synode des évêques, prévu au mois
d’octobre prochain à Rome. Question
riche comportant un bon nombre
d’angles d’attaque. Question vitale
puisqu’il y va de la réussite ou de
l’insuccès d’une vie. Or, nous ne
vivons qu’une seule fois ! Dès lors, il
est absolument exclu que nous
puissions la manquer en raison d’une
méconnaissance de son origine et de
son sens ou d’une mauvaise
orientation.

L’objet de ces lignes est de montrer
que toute vie, par le simple fait
d’exister, a un sens vocationnel.
C’est-à-dire qu’elle n’est pas le
résultat du hasard mais l’expression
d’une volonté de Dieu comportant un
projet. La question a taraudé l’esprit
humain depuis les temps les plus
reculés et c’est en lui cherchant des



réponses que les philosophes grecs
sont parvenus à la notion de «
causalité ». Platon, par exemple, la
définit ainsi : « Tout ce qui naît naît
nécessairement par l’action d’une
cause ». La foi nous confirme ce trait
de notre raison en nous découvrant
la cause et la fin ultime et radicale de
l’existence humaine. À titre
d’exemple, pensons à la vocation de
saint Matthias, choisi pour remplacer
Judas après sa défection. Le livre des
Actes nous dit que les apôtres, ayant
retenu deux candidats, Joseph dit
Barsabbas et Matthias, ont prié Dieu
de leur faire connaître sa volonté.
Après quoi on tira au sort et le sort
tomba sur Matthias, qui fut mis au
nombre des douze apôtres (Ac 1, 26).
Était-ce le sort qui a décidé du sens
de sa vie et de l’organisation du
collège des apôtres ? Nullement. Le
sort n’existe pas, du moins dans le
sens que la plupart des gens
l’entendent. Le sort et ses
synonymes, tels que chance ou



hasard, sans compter d’autres termes
appartenant à un niveau de langue
plus populaire. Car rien n’échappe à
la Providence paternelle de Dieu. Le
Seigneur l’a affirmé noir sur blanc au
cours de la Dernière Cène : Ce n’est
pas vous qui m’avez choisi, c’est moi
qui vous ai choisis et établis, afin que
vous alliez, que vous portiez du fruit,
et que votre fruit demeure (Jn 15, 16).

Les interrogations profondes du
genre humain

De tout temps, les hommes se sont
interrogés pour savoir si la vie a un
sens et, dans l’affirmative, lequel.
C’est un trait caractéristique de la
personne humaine qui ne se
contente pas de rester à la surface
des problèmes mais a besoin d’aller
au fond de choses, en se posant les
questions les plus radicales. À
première vue, il semblerait possible
que quelqu’un traverse l’existence
sans aborder ce genre de questions,



qu’il ait son temps bien occupé et
s’investisse dans de nombreux
projets, passionnants et utiles,
comme nous le voyons autour de
nous. Toute sorte de projets
professionnels, humains, affectifs, ou
sociaux. Mais une telle vie, vaudrait-
elle vraiment la peine d’être vécue ?
C’est plus qu’improbable.

Dans la constitution Gaudium et Spes
(GS), le Concile Vatican II s’est fait
l’écho de ces inquiétudes du cœur
humain : « Le nombre croît de ceux
qui, face à l’évolution présente du
monde, se posent les questions les
plus fondamentales ou les perçoivent
avec une acuité nouvelle. Qu’est-ce
que l’homme ? Que signifient la
souffrance, le mal, la mort, qui
subsistent malgré tant de progrès ? À
quoi bon ces victoires payées d’un si
grand prix ? Que peut apporter
l’homme à la société ? Que peut-il en
attendre ? Qu’adviendra-t-il après
cette vie ? » (GS n° 10). Des



interrogations qui portent à la fois
sur l’identité de l’homme et sur le
sens de sa vie, parce que toute quête
de sens restera toujours étroitement
liée à la découverte de notre identité
ultime.

Les réponses de la foi

Prenez le Catéchisme de l’Église
Catholique, ouvrage essentiel, et vous
trouverez la première et principale
réponse à ces inquiétudes : « Dieu,
infiniment Parfait et Bienheureux en
Lui-même, dans un dessein de pure
bonté, a librement créé l’homme
pour le faire participer à sa vie
bienheureuse. C’est pourquoi, de tout
temps et en tout lieu, Il se fait proche
de l’homme. Il l’appelle, l’aide à Le
chercher, à Le connaître et à L’aimer
de toutes ses forces. Il convoque tous
les hommes que le péché a dispersés
dans l’unité de sa famille, l’Église.
Pour ce faire, Il a envoyé son Fils
comme Rédempteur et Sauveur



lorsque les temps furent accomplis.
En Lui et par Lui, Il appelle les
hommes à devenir, dans l’Esprit
Saint, ses enfants d’adoption, et donc
les héritiers de sa vie bienheureuse.
» (Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1)

Dès le premier de ses presque trois
mille points, le Catéchisme met en
évidence de manière saisissante quel
est le sens de la vie pour chacun de
nous et pour l’humanité entière, en
résumant les principaux jalons de
l’histoire du Salut : la création,
l’élévation à l’ordre de la grâce, le
péché et ses conséquences
dramatiques, la décision divine de
nous racheter par l’Incarnation du
Verbe et notre destinée finale dans la
patrie du Ciel. Nous n’y trouvons pas
simplement un ensemble d’idées
purement spéculatives qui, certes,
constituent un système de pensée
cohérent et bien structuré. Non, ce
résumé représente quelque chose



d’infiniment plus vital. C’est tout un
itinéraire que nous devons
nécessairement suivre jusqu’au bout,
si nous voulons réussir notre vie.
C’est un chemin qui, passant par
Jésus-Christ, nous conduira à
l’intimité de la vie divine.

Le sens vocationnel de toute vie

Le bienheureux Paul VI avait déjà
apporté une précision des plus
intéressantes sur le sens de la vie.
C’était dans son encyclique sur le
progrès des peuples (Populorum
progressio, n° 15, 26-V-1967) : « Dans
le dessein de Dieu, chaque homme
est appelé à se développer car toute
vie est vocation. Dès la naissance, est
donné à tous en germe un ensemble
d’aptitudes et de qualités à faire
fructifier : leur épanouissement, fruit
de l’éducation reçue du milieu et de
l’effort personnel permettra à
chacun de s’orienter vers la destinée
que lui propose son Créateur. Doué



d’intelligence et de liberté, il est
responsable de sa croissance, comme
de son salut. Aidé, parfois gêné par
ceux qui l’éduquent et l’entourent,
chacun demeure, quelles que soient
les influences qui s’exercent sur lui,
l’artisan principal de sa réussite ou
de son échec : par le seul effort de
son intelligence et de sa volonté,
chaque homme peut grandir en
humanité, valoir plus, être plus. »
Nous pourrions en tirer les
conclusions suivantes :

+ Dieu nous a créés selon un dessein
parfaitement conscient et défini.
C’est ce dessein qui donne un sens à
notre vie : il est donc essentiel de le
découvrir. L’Église nous dit que, dans
sa bienveillance, il a voulu partager
son bonheur avec nous, nous faire
entrer dans l’intimité de sa vie
divine. Nous appelons cet état final la
Béatitude. Seulement, cela se fait en
deux temps : notre vie sur terre et
ensuite la vie éternelle



+Tel est le sens le plus radical : la vie
sur terre a pour but de préparer
notre éternité. Ce qui n’enlève rien à
la valeur des réalités ordinaires de
notre monde. En effet, pour aller
vers le ciel, Dieu nous demande de
suivre son plan créateur qui
comporte un rôle à jouer dans
l’existence, une mission à accomplir
que nous appelons d’ordinaire « la
vocation personnelle », celle qui
donne son orientation de fond à
notre vie sur terre.

+ Le bienheureux Paul VI évoque les
aptitudes et les qualités reçues en
germe à la naissance. La tâche
principale des parents et des
éducateurs consiste à nous les faire
découvrir, pour que nous puissions
ensuite les faire fructifier, dans le
droit fil de la parabole des talents (cf.
Mt 25, 14-30). Nous devons donc
procéder jour après jour à leur
épanouissement grâce à l’effort
personnel et à l’éducation reçue. Une



fois arrivés à l’âge adulte, il faudrait
dire à la formation permanente.

+ Autrement dit, très
maternellement, l’Église nous
rappelle que nous avons une
mission, que nous ne sommes pas
dans le monde uniquement pour
prendre du bon temps, pour couler
des jours heureux, même si
l’aspiration au bonheur est légitime.
Aussi beaucoup de textes bibliques
font-ils des reproches aux fainéants,
comme dans la parabole du riche
insensé (Lc 12, 16-21). Ce n’est pas
une menace mais un conseil plein
d’affection pour assurer notre
bonheur.

Découvrir et vivre sa vocation et sa
mission personnelles

Dans son Exhortation apostolique
intitulée « Vocation et mission des
fidèles laïcs dans l’Église et dans le
monde » (Christifideles laici, 30-
XII-1988), saint Jean Paul II donne



des conseils pour aider les chrétiens,
en particulier les jeunes, à découvrir
le sens de leur vie. Comme ossature
de son document, il a choisi la
parabole des ouvriers envoyés à la
vigne, une des plus claires sur la
mission que Dieu nous a confiée en
nous appelant à la vie et à son Église
(cf. Mt 20, 1-16). Il est sans doute utile
d’en citer quelques paragraphes (nos

57-58) qui éclaireront les réflexions
de chacun à l’heure de s’interroger
sur son existence personnelle.

+ « La formation des fidèles laïcs a
comme objectif fondamental la
découverte toujours plus claire de
leur vocation personnelle et la
disponibilité toujours plus grande à
la vivre dans l’accomplissement de
leur propre mission. »

+ « Dieu m’appelle et il m’envoie
comme ouvrier à sa vigne ; Il
m’appelle et il m’envoie travailler à
l’avènement de son Règne dans



l’histoire : cette vocation et cette
mission personnelles définissent la
dignité et la responsabilité de chaque
fidèle laïc, et elles constituent la ligne
de force de toute l’œuvre de
formation. Celle-ci a pour but d’aider
à reconnaître avec joie et gratitude
cette dignité et à faire face
fidèlement et généreusement à cette
responsabilité. Dieu, en effet, a pensé
à nous de toute éternité et il nous a
aimés comme des personnes uniques
et irremplaçables, appelant chacun
de nous par son nom propre, comme
le Bon Pasteur, qui “appelle ses
brebis par leur nom” (Jn 10, 3).

+ « Or, pour pouvoir découvrir la
volonté concrète du Seigneur sur
notre vie, les conditions
indispensables sont : l’écoute
prompte et docile de la parole de
Dieu, la prière fidèle et constante, la
relation avec un guide spirituel sage
et aimant, la lecture, dans la foi, des
dons et des talents reçus et, en même



temps, des diverses situations
sociales et historiques où l’on est
placé. »

La Vierge Marie est le modèle parfait
de réponse à tous les appels de Dieu.
Elle observait tout, s’interrogeait sur
tout pour finalement dire « oui » à
Dieu et à toutes ses requêtes. Prions-
la pour conclure afin qu’elle nous
aide à être plus perméables aux
suggestions divines et plus généreux,
ensuite, dans notre réponse.

Abbé Alphonse Vidal

Paris, Mai 2018

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/sens-
vocationnel-de-la-vie/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/sens-vocationnel-de-la-vie/
https://opusdei.org/fr-ch/article/sens-vocationnel-de-la-vie/
https://opusdei.org/fr-ch/article/sens-vocationnel-de-la-vie/

	“Sens vocationnel de la vie"

