
opusdei.org

Sanctifier avec le
travail

En sanctifiant son travail et en
s'identifiant au Christ, le
chrétien porte nécessairement
du fruit - il sanctifie les autres
par son travail. Servir les autres
par sa propre profession est le
thème de cet éditorial.

25/08/2019

Dans l’histoire de l’Église et de
l’humanité, ceux qui essayons de
vivre l’esprit que Dieu a fait voir à
saint Josémaria Escriva de Balaguer,
en 1928, possédons un enseignement



nouveau et ancien comme l’Évangile,
avec toute sa force transformatrice
des hommes et du monde.

La sanctification du travail
professionnel est une semence
puissante, capable de porter des
fruits de sainteté chez une immense
foule d’âmes : Pour la grande
majorité des hommes, être saint,
cela signifie sanctifier leur travail
personnel, se sanctifier dans leur
travail et sanctifier les autres par
leur travail [1]. Avec cette phrase
suggestive — affirmait le Père dans
l’homélie du 7 octobre 2002, le
lendemain de la canonisation de
saint Josémaria —, le fondateur de
l’Opus Dei résumait le cœur du
message que Dieu lui avait confié,
pour le rappeler aux chrétiens [2].

Le Semeur divin a semé cette graine
dans nos vies pour qu’elle pousse et
que ses fruits se multiplient : l’un
trente, l’autre soixante, l’autre cent 



[3]. Revoir calmement chacun de ces
trois aspects pourra nous fournir
souvent la trame de notre dialogue
avec Dieu dans la prière. Est-ce que
je suis en train de sanctifier mon
travail ? Est-ce que je me sanctifie
dans mon travail ?, c’est-à-dire, est-ce
que je deviens un autre Christ à
travers ma profession ? Quels fruits
apostoliques suis-je en train de
porter par mon travail ?

Un fils de Dieu ne doit pas avoir peur
de se poser ces questions sur le sens
ultime de son activité. Ce qu’il doit
plutôt craindre, c’est de ne pas se les
poser, car il courrait alors le risque
que le flot de ses journées s’écoule
sans trouver le lit qui peut le
conduire à sa véritable fin, dissipant
ainsi ses forces dans des activités
éparses, tels des ruisseaux stériles.

Dans une unité vitale

Ces trois aspects dans lesquels saint
Josémaria résume l’esprit de la



sanctification du travail, se trouvent
intrinsèquement unis, comme le sont
dans un épi de froment les racines, la
tige et les grains qui en sont le fruit.

Le premier — sanctifier le travail :
rendre sainte l’activité de travailler
en la faisant par amour pour Dieu,
avec la plus grande perfection dont
chacun est capable, afin de l’offrir au
Christ, bien uni à lui —, ce premier
aspect est le plus fondamental et
comme la racine des autres.

Le deuxième — se sanctifier dans le
travail — est, en quelque sorte, la
conséquence du précédent. Celui qui
essaie de sanctifier le travail s’y
sanctifie nécessairement : c’est-à-dire
qu’il permet que l’Esprit Saint le
sanctifie, en l’identifiant toujours
plus au Christ. Cependant, de même
qu’il ne suffit pas d’arroser les
racines d’une plante mais qu’il faut
aussi prendre soin de la tige pour
qu’elle pousse droit, en l’attachant



parfois à un tuteur, pour que le vent
ne la fasse pas plier, ou la protéger
des animaux et des plaies…,
pareillement il faut mettre en œuvre
un grand nombre de moyens pour
s’identifier au Christ dans le travail :
prière, sacrements, moyens de
formation, des moyens avec lesquels
on cultive les vertus chrétiennes.
Grâce à ces vertus, les racines elles-
mêmes se fortifient et la
sanctification du travail devient de
plus en plus naturelle.

Il arrive quelque chose de semblable
avec le troisième aspect : sanctifier
avec le travail. On peut assurément le
considérer comme la conséquence
des deux autres, puisqu’en
sanctifiant le travail et en s’y
identifiant au Christ, le chrétien
porte nécessairement du fruit — il
sanctifie les autres avec son travail
—, selon les propos du Seigneur : 
Celui qui demeure en moi, et moi en
lui, celui-là porte beaucoup de fruit



[4]. Cela ne signifie pas pour autant
qu’un chrétien puisse se
désintéresser de porter du fruit,
comme si celui-ci devait sortir
spontanément des racines et de la
tige.

Dans la sanctification du travail, les
trois aspects sont vitalement unis
entre eux, si bien que les uns influent
sur les autres. Celui qui ne
chercherait pas à sanctifier les autres
avec son travail, ne s’occupant que
de sanctifier son propre travail, ne
serait pas en réalité en train de le
sanctifier. Il serait comme le figuier
stérile, qui a tant déplu à Jésus, parce
que, bien qu’ayant des racines et des
feuilles, il n’avait pas de fruit [5]. En
fait, un bon indice de la droiture
d’intention, avec laquelle vous
devez réaliser votre travail
professionnel, est précisément la
façon dont vous profitez des
relations sociales ou amicales, qui
naissent en exerçant sa profession,



pour approcher ces âmes de Dieu
[6].

Maintenant nous allons voir plus en
détail ce dernier aspect de la
sanctification du travail, qui
manifeste en quelque sorte les deux
autres, comme les fruits manifestent
la plante et ses racines. C’est à leurs
fruits que vous les reconnaîtrez [7],
dit le Seigneur.

« Ego elegi vos et posui vos… »

Si quelqu’un regardait sa propre
activité professionnelle avec une
simple vision humaine, il pourrait
probablement penser que, s’il s’y
trouve, c’est bien comme résultat
d’un concours de circonstances —
capacités et préférences, obligations
et hasards — qui l’ont conduit à
réaliser cette tâche plutôt qu’une
autre. Or, un chrétien doit regarder
les choses avec plus de profondeur et
de hauteur, avec un sens surnaturel
qui lui fasse y découvrir l’appel



personnel de Dieu à la sainteté et à
l’apostolat.

Ce qui semblait une situation
banalement fortuite prend alors le
sens d’une mission, et l’on commence
d’être d’une manière nouvelle dans
les circonstances où l’on se trouvait 
[8]. Pas comme quelqu’un qui a 
échoué par hasard à cet endroit, mais
comme quelqu’un qui y a été envoyé
par le Christ. Ce n’est pas vous qui
m’avez choisi ; mais c’est moi qui
vous ai choisis et vous ai établis pour
que vous alliez et portiez du fruit et
que votre fruit demeure [9]. Le lieu de
travail, le milieu professionnel où
chacun se trouve, voilà son champ
d’apostolat, la terre appropriée où
jeter et cultiver la semence du Christ.
Jésus ne peut pas faillir à sa
promesse : si l’on essaie de sanctifier
son propre travail et de s’y sanctifier,
il y a toujours des fruits apostoliques.



Cependant, il ne faut pas se fier aux
apparences. Le Seigneur prévient
aussi que le Père du ciel émonde
celui qui porte déjà du fruit, pour
qu’il porte encore plus de fruit [10].
S’il agit de la sorte c’est bien parce
qu’il veut bénir encore plus ses
enfants. Il les émonde pour les
rendre meilleurs, même si
l’émondage fait mal. Assez souvent,
cet émondage passe par des
difficultés qu’il permet pour purifier
l’âme, en lui enlevant ce qui est de
trop. Parfois, par exemple,
l’enthousiasme humain pour son
propre travail disparaît et il faut le
réaliser à rebrousse-poil, mus par un
amour qui ne trouve d’autre plaisir
que celui de plaire à Dieu ; d’autres
fois, c’est une difficulté financière
sérieuse, que Dieu permet peut-être
pour que nous continuions de mettre
en œuvre tous les moyens humains,
mais avec une plus grande confiance
filiale en lui, comme Jésus nous l’a
appris [11], sans nous laisser



dominer par la tristesse et la peur de
l’avenir. D’autres fois, enfin, il s’agit
d’un échec professionnel, un de ces
échecs pouvant écraser ceux qui ne
travaillent qu’animés de vues
humaines, mais qui, en revanche,
élèvent sur la Croix ceux qui
souhaitent coracheter avec le Christ.
L’émondage entraîne souvent un
retard dans les fruits, et il peut même
consister en ceci : qu’on ne voie pas
du tout les fruits apostoliques de son
travail.

Quoi qu’il en soit, ce serait une
erreur que de confondre cette
situation avec cette autre à laquelle
Jésus se réfère aussi dans une
parabole : Un homme avait un figuier
planté dans sa vigne. Il vint y chercher
des fruits et n’en trouva pas. Il dit
alors au vigneron : “Voilà trois ans
que je viens chercher des fruits sur ce
figuier, et je n’en trouve pas. Coupe-
le ; pourquoi donc use-t-il la terre
pour rien ?” [12] C’est le cas de celui



qui ne porte pas de fruit dans son
travail en raison de sa commodité et
de sa poltronnerie, de son
embourgeoisement et d’un repli
presque exclusif sur soi-même. Dans
ce cas, l’absence de fruit n’est pas
uniquement apparente. Il n’y en a
pas parce que la générosité manque,
tout comme l’engagement et le
sacrifice ; en dernier analyse, c’est la
bonne volonté qui manque.

Le Christ lui-même nous apprend à
reconnaître les situations à leurs
signes : Du figuier apprenez cette
parabole. Dès que sa ramure devient
flexible et que ses feuilles poussent,
vous comprenez que l’été est proche
[13]. Ceux que le Seigneur émonde,
on dirait qu’ils ne portent pas de
fruit, mais en réalité ils regorgent de
vie. Leur amour de Dieu a d’autres
signes évidents, comme la délicatesse
dans l’accomplissent des Normes de
piété, la charité avec tout le monde,
l’effort persévérant dans la mise en



œuvre de tous les moyens humains
et surnaturels dans l’apostolat… : des
signes aussi caractéristiques que les
tendres bourgeons du figuier,
messagers des fruits qui arriveront
en temps et en heure. En réalité, ils
sanctifient d’autres âmes avec leur
tâche professionnelle parce que tout
travail qui est prière est apostolat
[14]. Le travail transformé en prière
obtient effectivement de Dieu une
pluie de grâces qui fructifie dans
beaucoup de cœurs.

Les autres, en revanche, ne portent
pas de fruit ni ne sont sur la voie
d’en porter. Cela dit, comme ils sont
encore vivants, ils peuvent changer
s’ils le veulent. Ils ne seront pas
privés des soins que Dieu prodigue à
tous, parce qu’il exauce les
supplications de leurs amis, comme
dans le cas du vigneron qui
intercédait auprès de lui en faveur
du figuier : Maître, laisse-le cette
année encore, le temps que je creuse



tout autour et que je mette du
fumier. Peut-être donnera-t-il des
fruits à l’avenir... Sinon tu le
couperas [15]. Il est toujours possible
de sortir d’une situation de stérilité
apostolique, volontaire dans une
certaine mesure. Il est toujours
temps de se convertir et de porter
beaucoup de fruit, avec la grâce
divine. Que ta vie ne soit pas une
vie stérile. — Sois utile. — Laisse
ton empreinte. — Que rayonne la
lumière de ta foi et de ton amour
[16]. Alors seulement l’activité
professionnelle trouve tout son sens
et apparaît un enthousiasme tout
nouveau, inconnu jusqu’alors. Un
enthousiasme comme celui de saint
Pierre après avoir obéi à l’ordre du
Christ : Avance en eau profonde ! 
[17], et avoir écouté, après la pêche
miraculeuse, la promesse d’un fruit
d’un tout autre ordre et importance :
Sois sans crainte ; désormais ce sont
des hommes que tu prendras [18].



Les deux situations peuvent se
présenter dans notre vie, tantôt la
première, tantôt la seconde.
Extérieurement, elles coïncident
peut-être en ce qu’on ne voit pas les
fruits apostoliques du travail
professionnel ; cependant, il n’est pas
difficile de savoir s’il s’agit de l’une
ou de l’autre. Il suffit d’être sincère
dans la prière. Répondre avec clarté
à la question suivante : est-je que je
mets en œuvre les moyens à ma
portée pour sanctifier les autres avec
mon travail, ou bien est-ce que je
m’en désintéresse en me contentant
d’un petit effort, alors que je pourrais
réellement en faire beaucoup plus ?
Est-ce que j’ai de l’affection pour
ceux qui travaillent avec moi ? Est-ce
que je cherche à les servir ? Cela
étant fait, on se laisse guider dans la
direction spirituelle. Tel est le
chemin qui mène à la sainteté et à la
fécondité apostolique.

Comme une braise incandescente



Transformer la profession en moyen
d’apostolat est un aspect essentiel de
l’esprit de sanctification du travail et
le signe que, effectivement, on est en
train de le sanctifier. Sainteté et
apostolat sont inséparables, comme
l’amour de Dieu et des autres pour
Dieu.

Comment te comporter ? Comme une
braise allumée, qui communique le
feu là où elle se trouve : ou qui tende
pour le moins à élever la
température spirituelle de ceux qui
l’entourent, en les incitant à vivre
une vie chrétienne plus intense[19].
Le travail professionnel est le lieu
naturel où nous nous trouvons,
comme les braises dans un brasero.
C’est là que ces mots de saint
Josémaria doivent s’accomplir, si
bien que les personnes qui nous
entourent reçoivent la chaleur de la
charité du Christ. Il s’agit de donner
un exemple de sérénité, et de sourire,



et de savoir écouter et comprendre,
de se montrer serviable.

Quelque chose de semblable devrait
être à même d’affirmer ceux qui
travaillent près de nous, s’ils sont
ouverts à la grâce de Dieu. En tout
cas, n’importe lequel d’entre eux
devrait percevoir à nos côtés
l’influence de quelqu’un qui élève le
ton général parce que — en plus de
sa compétence professionnelle —son
esprit de service, sa loyauté, son
amabilité, sa joie et son effort pour
surmonter ses propres défauts ne
passent pas inaperçus.

Tout cela fait partie du prestige
professionnel que nous devons
cultiver pour attirer les autres vers le
Christ. Le prestige professionnel d’un
chrétien ne vient pas de la simple
perfection technique dans la
réalisation du travail. C’est un
prestige humain, tissé de vertus
informées par la charité. De la sorte, 



le travail professionnel, quel qu’il
soit, devient une lampe qui éclaire
vos collègues et vos amis [20]. En
revanche, sans la charité il n’y a pour
nous un prestige professionnel
chrétien, tout au moins celui que
Dieu nous demande, l’hameçon de
pêcheur d’hommes [21] et un
instrument d’apostolat. Sans la
charité, il n’est pas possible d’attirer
les âmes vers Dieu, parce que Dieu
est amour [22]. Il vaut la peine de le
signaler : un bon professionnel,
efficace et compétent, s’il n’essaie pas
de vivre non seulement la justice
mais aussi la charité, n’a pas le
prestige professionnel qui sied à un
fils de Dieu.

Le prestige, de toute façon, n’est pas
une fin mais un moyen : le moyen 
d’approcher les âmes de Dieu avec
le mot opportun […] par un
apostolat que j’ai appelé
quelquefois apostolat d’amitié et
de confidence [23]. Conscients que,



avec la filiation divine, nous avons
reçu au baptême une participation
du sacerdoce du Christ et, par
conséquent, la triple mission de
sanctifier, d’enseigner et de guider
les autres, nous avons un titre pour
rentrer dans leur vie, pour en arriver
à cette relation profonde d’amitié et
de confidence avec le plus grand
nombre possible, dans le vaste
domaine que comportent les
relations professionnelles.

Ce domaine ne se réduit pas aux
personnes travaillant au même
endroit ou ayant un âge semblable,
mais s’étend à toutes celles avec
lesquelles, d’une façon ou d’une
autre, nous pouvons établir un
contact à l’occasion du travail. Nous
chercherons des occasions d’être
ensemble, de parler en tête à tête,
d’approfondir leur fréquentation : un
repas, un peu de sport, une
promenade. Il faudra donc consacrer
du temps aux autres, être disponible,



sachant trouver le bon moment. 
Nous devons donner ce que nous
avons reçu, apprendre aux autres
ce que nous avons appris ; les faire
participer – sans vanité, avec
simplicité – à cette connaissance de
l’amour du Christ. En réalisant
chacun votre travail, en exerçant
votre profession dans la société,
vous pouvez et vous devez
transformer totalement vos
occupations en occasions de servir
[24].

Orienter la société

Avec notre travail professionnel —
chacun avec le sien —, nous pouvons
contribuer efficacement à orienter la
société entière grâce à l’esprit
chrétien. Qui plus est, le travail
sanctifié sanctifie nécessairement la
société, car, accompli de la sorte, ce
travail humain, pour humble et
insignifiante que paraisse la tâche,
contribue à ordonner



chrétiennement les réalités
temporelles [25].

En ce sens, Saint Josémaria écrivait
dans Forge : Fais en sorte que les
institutions et les structures
humaines, dans lesquelles tu
travailles et tu agis en tant que
citoyen de plein droit, se
conforment aux principes qui
président à une conception
chrétienne de la vie. C’est ainsi,
n’en doute pas, que tu fourniras
aux hommes les moyens de vivre
selon leur dignité, et que tu
permettras à de nombreuses âmes
de répondre personnellement,
avec la grâce de Dieu, à leur
vocation chrétienne [26].

Mettre en pratique sérieusement les
normes de la morale professionnelle
propre à chaque travail est une
exigence de base et quelque chose de
fondamental dans ce travail
apostolique. Mais il faut en plus



aspirer à les répandre, en faisant
tout son possible pour que d’autres
les connaissent et les appliquent.
L’excuse que l’on peut à peine agir
dans un milieu où ont pris racine des
mœurs immorales est inacceptable.
De la même manière que ces mœurs
sont la conséquence d’une
accumulation de péchés personnels,
ainsi elles ne disparaîtront que
comme résultat de l’effort de chacun
pour mettre personnellement en
pratique les vertus chrétiennes [27].
Nous devrons assez souvent
demander conseil. Et dans la prière
et dans les sacrements, nous
trouverons la force, si elle est
nécessaire, pour montrer dans les
faits que nous aimons la vérité par-
dessus tout, au prix, s’il le faut, de
perdre son poste de travail.

« Depuis que, le 7 août 1931, au cours
de la célébration de la messe,
résonnèrent dans son âme les
paroles de Jésus : « Et moi, une fois



élevé de la terre, j’attirerai tous les
hommes à moi ! » (Jn 12, 32),
Josemaría Escriva comprit plus
clairement que la mission des
baptisés consiste à élever la Croix du
Christ au-dessus de toute réalité
humaine, et il sentit naître en lui
l’appel passionnant à évangéliser
tous les milieux » [28]. Cet idéal
d’orienter la société dans un esprit
chrétien est possible, ce n’est pas
un vain rêve [29]. Saint Josémaria —
affirmait les pape le jour de sa
canonisation — « continue de vous
rappeler la nécessité de ne pas vous
laisser intimider par une culture
matérialiste, qui menace de
dissoudre l’identité la plus
authentique des disciples du Christ. Il
aimait répéter avec vigueur que la
foi chrétienne s’oppose au
conformisme et à l’inertie intérieure
» [30].

Le Seigneur nous met en garde
contre un danger. Il nous dit qu’un



temps viendra où par suite de
l’iniquité croissante, l’amour se
refroidira chez le grand nombre [31].
Prévenus par ses propos, bien loin de
nous décourager devant l’abondance
du mal — y compris nos propres
misères — il faut réagir avec
humilité et confiance en Dieu, en
ayant recours à l’intercession de
Sainte Marie. Nous savons qu’avec
ceux qui l’aiment, Dieu collabore en
tout pour leur bien [32].

Javier López

[1]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 55.
Cf. Quand le Christ passe, n° 45, 122.

[2]. Mgr Echevarria, Homélie, 7
octobre 2002.

[3]. Mc 4, 20.

[4]. Jn 15, 5.



[5]. Mt 21, 19.

[6]. Saint Josémaria, Lettre 15 octobre
1948, n° 31.

[7]. Mt 7, 16.

[8]. Cf. Saint Thomas, S. Th. I, q. 43, a.
1, c.

[9]. Jn 15, 16.

[10]. Jn 15,2

[11]. Cf. Mt 6, 31-34.

[12]. Lc 13, 6-7.

[13]. Mt 24, 32.

[14]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 10.

[15]. Lc 13, 8-9.

[16]. Saint Josémaria, Chemin, n° 1.

[17]. Lc 5, 4.



[18]. Ibid. 5, 10.

[19]. Saint Josémaria, Forge, n°570.

[20]. Amis de Dieu, n° 61.

[21]. Chemin, n° 372.

[22]. 1 Jn 4, 8.

[23]. Saint Josémaria, Lettre 24 mars
1930, n° 11.

[24]. Saint Josémaria, Quand le Chrits
passe, n°166

[25]. Saint Josémaria, Entretiens, n°
10.

[26]. Saint Josémaria, Forge, n°718

[27]. Cf. Jean Paul II, Exhort. apost. 
Réconciliation et pénitence, 2
décembre 1984, n° 16 ; Litt. enc. 
Centessimus annus, 1 avril 1991, n°
38.



[28]. Jean Paul II, Homélie 6 octobre
2002.

[29]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 183.

[30]. Jean Paul II, Homélie 6 octobre
2002.

[31]. Mt 24, 12.

[32]. Rm 8, 28.

Shutterstock

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/sanctifier-avec-
le-travail/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/sanctifier-avec-le-travail/
https://opusdei.org/fr-ch/article/sanctifier-avec-le-travail/
https://opusdei.org/fr-ch/article/sanctifier-avec-le-travail/

	Sanctifier avec le travail

