
opusdei.org

Saint Josémaria et
l’amour de la
création. À propos
de l’encyclique
Laudato Si’

À l'occasion de la parution de
"Loué sois-tu !", deuxième
encyclique du pape François,
voici l'article de l'abbé
Guillaume Derville, théologien,
sur l'amour de la création que
cultivait saint Josémaria .

24/09/2015



Voici l’encyclique Laudato Si’ à
télécharger en pdf.

Lire le texte en ligne

À l’occasion de la publication de
l’encyclique Laudato Si’ [LS] du pape
François sur l’environnement, on
peut se poser la question se savoir ce
que disait saint Josémaria sur
l’amour de la création. Avant
d’esquisser quelques éléments de
réponse, il faut préciser que
l’encyclique développe largement des
thèmes et des perspectives que le
fondateur de l’Opus Dei n’a pas eu
l’occasion de traiter, du moins avec
l’amplitude, le parcours et les
méthodologies d’un document actuel
du magistère social (cf. LS, 15-16).

Évoquons d’abord quelques points
communs fondamentaux. Le Saint-
Père se réfère à la « sauvegarde de la
maison commune », un terme qui
peut désigner différentes réalités.
Saint Josémaria appliqua par

https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_fr.pdf
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_fr.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


exemple l’expression « maison
commune » à l’université. Dans un
contexte d’injustices et d’oppressions
politiques ou sociales des années
1960, il disait: “L'université est un
endroit où l'on se prépare à donner
des solutions à ce problème ; c'est
une maison commune, un centre
d'études et d'amitié ; c'est un foyer où
se rassemblent dans un esprit de
collaboration et de paix des
personnes de tendances diverses qui
incarnent, en toutes périodes,
l'expression du pluralisme légitime
qui se manifeste dans la société ».
Saint Jean-Paul II, quant à lui, avait
aussi recours à cette expression
lorsque, dans l’encyclique
Evangelium vitæ, il affirmait que «
l’État n’est plus la “maison
commune” ou tous peuvent vivre
selon les principes de l’égalité
fondamentale ». Si autrefois la «
maison commune » renvoyait à l’idée
de paix et d’égalité dans la société,
maintenant le pape François nous



invite à en élargir le sens jusqu’à
embrasser le monde entier d’un
point de vue écologique (un mot
forgé à la fin du XIXème siècle à
partir du grec « maison »). Il faut en
effet réorienter le monde (cf. LS,
chap. III) et en arracher les « péchés
contre la création » (LS, n. 8).

Un amour passionné pour la
création

Saint Josémaria invitait à « aimer le
monde passionnément », titre d’une
homélie connue qui concerne aussi,
sans le moindre doute, les choses
matérielles. Il n’y a pas d’amour sans
respect. « Le monde est bon, disait-il,
parce que les œuvres de Dieu sont
toujours parfaites » ; et d’ajouter : «
c’est nous les hommes qui rendons le
monde mauvais par le péché ». Ou
encore : « Les biens de la terre ne
sont pas mauvais ; ils se corrompent
quand l'homme les érige en idoles, et
quand il se prosterne devant eux ; ils



s'ennoblissent quand nous les
utilisons pour faire le bien, en
œuvrant chrétiennement pour la
justice et la charité ».

Cette conviction jaillissait d’un
regard de foi et d’amour sur la
création. C’est ce même regard qui
nous pousse à suivre le pape
François, tout au long de l’encyclique
(cf. par ex. LS, nn. 96-100): depuis le
don originaire (cf. LS, n. 5) jusqu’a
l’ouverture à l’étonnement et à
l’émerveillement (cf. LS, n. 11), en
même temps que l’amer constat de la
pauvreté et de l’inégalité. À cet
égard, saint Josémaria tirait la
sonnette d’alarme : « Les biens de la
terre répartis entre quelques-uns ; les
biens de la culture enfermés dans les
cénacles. Et au-dehors la faim de
pain et de savoir, et les vies
humaines, pourtant saintes, puisque
venant de Dieu, traitées comme de
simples choses, comme des éléments
d'un calcul statistique. Je comprends



et je partage cette impatience qui me
fait lever les yeux vers le Christ, ce
Christ qui nous invite sans cesse à
mettre en pratique ce
commandement nouveau de l'amour
».

Mort en 1975, saint Josémaria ne s’est
pas occupé de l’écologie de manière
explicite, et ce n’est qu’au cours des
dernières décennies que cette
question a fait l’objet d’une vive prise
de conscience collective. Toutefois
ses enseignements sur l’amour
chrétien du monde, et sur la mission
de l’homme à le sanctifier, en
respectant les lois qui lui sont
propres et en élevant à leur
plénitude ses potentialités, nous
offrent une mine de réflexions à
partir desquelles nous pouvons voir
comme sauvegarder notre
environnement, à la lumière des
perspectives et des propositions qui
sont faites dans Laudato Si’.



Notre relation au milieu dans lequel
nous vivons nous affecte ; aussi le
retour à certains endroits liés à notre
enfance renforce-t-il notre identité
(cf. LS, n. 84). Josémaria Escriva
aimait sa terre d’origine, l’Aragon. Il
partageait avec les autres son amour
pour la nature, les plantes, les fleurs,
et tant de beautés naturelles qu’il
avait parfois connues étant enfant…
ne fût-ce que dans ces longues
descriptions qui augmentent les
romans de Jules Verne . En terre
d’Espagne, il sut écouter la chanson
de l’eau qui irrigue les plantes,
contempler le jardin potager qui
reverdit quand l’âne à la noria peine
dur, jour après jour, année après
année. Il ne cachait pas sa
prédilection pour cet animal docile,
humble et laborieux, et il n’hésitait
pas à s’exclamer : « un beau cheval
m’enchante, un oiseau, une fleur ; un
chien aussi ! ».



Être administrateur et éviter le
gaspillage

Quelle devrait être notre attitude à
l’égard des biens de cette maison
commune qu’est le monde ? D’après
le bienheureux Álvaro del Portillo, le
fondateur de l’Opus Dei invitait « à
être vraiment détachés des choses
humaines –nous n’en sommes que
des administrateurs–, et à agir avec
bon sens, sans gaspiller, sans
dissiper, en administrant au mieux
ce qui dépend de nous ». Avant d’être
une question d’argent, c’est une
démarche spirituelle. Dans son
encyclique, le pape François avance
des idées concrètes, qui confirment
l’authenticité d’une vie détachée
comme la sienne : ne pas gaspiller de
papier (cf. LS, nn. 22, 211), faire des
économies d’énergie (cf. LS, n. 211),
pour ne citer que deux aspects.

Comme de nombreux saints, le
fondateur de l’Opus Dei à son tour



était concret et il donnait ce genre
d’exemples, liés à son expérience.
Son premier successeur rappelle que
« il se servait toujours de feuilles de
papier déjà utilisées d’un côté : au
verso il écrivait des notes ou des
brouillons. Il disait en plaisantant
que, si cela avait été possible, il
aurait écrit même sur la tranche »,
pour éviter le gaspillage. Quant à
l’électricité, voici un conseil qui lui
était familier : « Regarde, on a allumé
la lumière avant d’ouvrir les volets,
et maintenant qu’il fait grand jour on
a oublié de l’éteindre. […] Monte à
l’étage, s’il-te-plaît, et dis-leur avec
tact d’éteindre, parce qu’on est en
train de dépenser de l’électricité
inutilement ». Il invitait aussi ceux
qu’il rencontrait à être attentif aux
petites choses, par charité : le fait
d’économiser des ressources et
d’éviter de le gaspillage peut
contribuer à subvenir aux besoins
d’autrui.



Travail, filiation et louange
eucharistique

Saint Josémaria ne prétendait en
aucune façon dessiner un
programme d’action sociale
collective pour l’Opus Dei, car cela
n’entre pas dans la mission de la
prélature ; mais il a employé toutes
ses énergies à diffuser l’appel
évangélique à la sainteté et à
l’apostolat dans le travail
professionnel et dans la vie
quotidienne, dans le respect de la
nature et dans l’accomplissement des
devoirs civiques. Ensuite, disait-il,
que chacun s’unisse à d’autres
personnes et institutions, chrétiennes
ou non, pour affronter ensemble les
problèmes de la société (cf. LS, n.
219), en accomplissant le mieux
possible tout ce qu’il doit faire ! « Le
travail constant et ordinaire nous est
si connaturel, que notre hobby aussi
c’est du travail : un travail nous
repos de l’autre ». Cette question est



l’un des axes de l’encyclique de
François (cf. LS, nn. 98, 124-129). Il
est connu que c’est aussi un trait
essentiel de l’esprit de l’Opus Dei,
avec l’affirmation de la filiation
divine comme le fondement de toute
vie, et la centralité de l’Eucharistie,
mystère qui d’une certaine manière
couronne l’encyclique Laudato Si’ (cf.
nn. 236-237).

Depuis la beauté de la création
comme à partir de la contemplation
de Jésus-Christ, saint Josémaria
arrive à la « folie d’Amour de la
Sainte Eucharistie ». Il commentait :
« lorsque je dis Dominus vobiscum
[le Seigneur soit avec vous], même si
je ne me trouve qu’avec un servant
de messe je m’adresse à toute l’Église,
à toutes les créatures de la terre, à la
création entière, même aux oiseaux
et aux poissons ». Dans le mystère de
l’autel, le blé et la vigne symbolisent
la nature et le monde ; ils sont
devenus le pain et le vin, et c’est ainsi



que travail, culture, histoire sont
offerts pour être transformés dans le
Christ, Fils de Dieu et de sainte
Marie, en louange à Dieu, dans la joie
de l’Esprit Saint. Cette action
liturgique, qui fait entrer la terre au
Ciel et recouvre une dimension
cosmique, annonce la récapitulation
de toutes choses dans le Christ (cf. LS,
100) : selon les mots de saint Thomas
d’Aquin, à la fin des temps « toute
créature sensible recevra une
certaine nouveauté de gloire ».

Aussi, après avoir célébré
l’Eucharistie, le fondateur de l’Opus
Dei aimait-il prier une hymne issue
du livre de Daniel (chap. 3) et du
Psaume Laudate (Ps 150) : le Trium
puerorum ou Benedicite, dont l’usage
remonte au moins au troisième
siècle. Toute la création y est invitée
à bénir le Seigneur : le regard se
porte sur le soleil, la lune, les étoiles ;
il embrasse l’immensité des eaux ; il
s’élève vers les cimes enneigées pour



contempler la variété des conditions
atmosphériques, passant du froid au
chaud, de la lumière aux ténèbres ; il
considère le monde minéral et
végétal ; il interpelle les espèces
animales pour finalement culminer
avec l’homme, image de Dieu. Par
leur simple existence en effet, tous
les êtres vivants bénissent Dieu et lui
rendent gloire (cf. LS, 69).

Comme l’enseigne la Constitution
Gaudium et spes, « un dans son corps
et dans son âme, de par sa condition
corporelle même l’homme réunit en
lui les éléments du monde matériel,
de sorte que ceux-ci atteignent en lui
leur sommet et qu’ils élèvent en lui
leur voix pour librement louer leur
Créateur ».

C’est à cette louange que nous invite
le pape François, en écho au
Cantique des créatures de saint
François d’Assise. Un chant qui loue
le Créateur dans ses créatures, de



manière analogue à notre louange
des saints dans la liturgie, car en eux
c’est Dieu que nous exaltons : en
couronnant leurs mérites, il ne fait
que couronner ses propres dons.

Certes, tout n’est pas Dieu, le monde,
ou son devenir, ne sont pas Dieu ni
son devenir. Cela dit, notre foi
reconnaît que « les différentes
créatures, voulues en leur être
propre, reflètent, chacune à sa façon,
un rayon de la sagesse et de la bonté
infinies de Dieu ».

Mû par un profond sens de sa
filiation divine, l’Auteur de Chemin
n’avait pas trente ans quand sa
plume consignait dans ses Carnets
intimes cet élan de l’âme : « Petit
enfant : Habitue-toi à élever ton
cœur vers Dieu en action de grâces,
et souvent dans la journée. — Parce
qu’il te donne ceci ou cela. — Parce
qu’on t’a humilié. — Parce que tu ne
possèdes pas ce dont tu as besoin, ou



parce que tu le possèdes. Parce que
sa Mère, qui est aussi ta Mère, il l’a
voulue si belle. — Parce qu’il a créé
le soleil et la lune, et cet animal et
cette plante. — Parce qu’il a donné à
celui-ci d’être éloquent et à toi de
bredouiller… Remercie-le de tout,
parce que tout est bon ».

Une action de grâce qui, loin d’être
passive, nous pousse à agir, comme
nous y invite le pape François tout au
long de son encyclique (cf. par
exemple LS, nn. 13, 19, 189, 217). Si,
comme l’écrit le théologien Fernando
Ocáriz, « la création est une réalité
actuelle et permanente, et pas
seulement ni essentiellement un
commencement temporel absolu »,
alors, forts de notre condition
radicale de filles et fils de Dieu, dans
la beauté de l’œuvre divine nous
trouvons un espace commun de
dialogue et de travail, qui devrait
devenir cet écrin de verdure où «
nous nous unissons pour prendre en



charge cette maison qui nous a été
confiée » (LS, n. 244).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/saint-
josemaria-et-lamour-de-la-creation-a-

propos-de-lencyclique-laudato-si/
(04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation-a-propos-de-lencyclique-laudato-si/
https://opusdei.org/fr-ch/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation-a-propos-de-lencyclique-laudato-si/
https://opusdei.org/fr-ch/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation-a-propos-de-lencyclique-laudato-si/
https://opusdei.org/fr-ch/article/saint-josemaria-et-lamour-de-la-creation-a-propos-de-lencyclique-laudato-si/

	Saint Josémaria et l’amour de la création. À propos de l’encyclique Laudato Si’

