opusdei.org

Prosélytisme ?
Liberté et
proposition
vocationnelle

Est-il 1égitime pour un chrétien
de faire du prosélytisme ?
Comment le terme prosélytisme
a-t-il évolué ? Comment devrait
étre l'impulsion évangeélisatrice
des chrétiens ? Nous réepondons
a plusieurs de ces questions
avec des textes de I'Evangile, du
Pape Francois, de saint
Josémaria et d'autres écrivains.

13/09/2019



Sommaire :

1. Dieu entre dans notre vie en se
servant d’autres personnes

2. Communiquer ce que nous
avons recgu, c’est faire un don.
Evolution du terme « prosélytisme

»

3. Appeler : une nécessité et une
obligation

4. L’'importance des moyens
surnaturels

5. Une sélection pour parvenir a
plus de monde

% % %

« Venez, et vous verrez » (Jn 1, 39).
Jésus Christ répondit ainsi a deux
disciples de Jean-Baptiste qui lui
demandaient ou il habitait. Ces
paroles sont le prélude a un appel
divin, celui d’étre avec le Christ et de
partager sa vie. Sur le plan purement



humain, elles manifestent une vérité
dont nous avons tous une certaine
expérience : le bien, par sa nature
meéme, est diffusif[1].

Plus ce bien est grand, plus sa force
d’expansion est puissante. Jésus
invite a une communauteé de vie avec
lui. Quoi de plus attirant ? C’est ainsi
que P'Evangile s’est répandu a partir
de la joie de connaitre et de suivre
Jésus, de croire a ’'amour de Dieu
pour nous. Une joie qui porte en elle
le désir d’amener autrui a partager
cette aventure. Pour Cicéron,
I’admiration de quelqu’un qui est
monté au ciel et a contemplé la
beauté des étoiles serait ameére s’il
n’avait personne avec qui la
partager[2]. De la méme manieére, la
vocation que Dieu donne déploie
toute sa beauté dans la mesure ou
I’on cherche a ne pas la garder pour
Soi ; pour cette raison, on peut dire
que l’appel a se donner a Dieu est



contagieux dans ’'Opus Dei comme
dans les autres réalités ecclésiales.

1. Dieu entre dans notre vie en se
servant d’autres personnes

Apres le témoignage du Baptiste,
I’Evangile de Jean relate ’appel
d’André et de Pierre : « Le lendemain
encore, Jean se trouvait la avec deux
de ses disciples. Posant son regard
sur Jésus qui allait et venait, il dit :
‘Voici ’'Agneau de Dieu’. Les deux
disciples entendirent ce qu’il disait,
et ils suivirent Jésus. Se retournant,
Jésus vit qu’ils le suivaient, et leur
dit : ‘Que cherchez-vous ?’ Ils lui
répondirent : ‘Rabbi — ce qui veut
dire : Maitre —, ou demeures-tu ?’ Il
leur dit : ‘Venez, et vous verrez.’ IIs
allerent donc, ils virent ou il
demeurait, et ils restérent aupres de
lui ce jour-la. C’était vers la dixiéme
heure (environ quatre heures de
Iaprés-midi). André, le frere de
Simon-Pierre, était I'un des deux



disciples qui avaient entendu la
parole de Jean et qui avaient suivi
Jésus. Il trouve d’abord Simon, son
propre frére, et lui dit : ‘Nous avons
trouvé le Messie’ — ce qui veut dire :
Christ. André amena son frére a
Jésus. Jésus posa son regard sur lui et
dit : “Tu es Simon, fils de Jean ; tu
t’appelleras Kephas’ — ce qui veut
dire : Pierre » (Jn 1, 35-42).

Saint Jean Paul II commente que «
cette page de ’Evangile est 'une des
nombreuses pages ou la Sainte
Ecriture décrit le « mystére » de la
vocation ; dans le cas présent [les
prétres], il s’agit du mystere de la
vocation des Apotres de Jésus[3] » ;

et il ajoute que la page de saint Jean «
a aussi une signification pour la
vocation chrétienne comme telle[4]
». La vocation a I’Opus Dei est une
concrétisation de la vocation
baptismale, un des chemins dans
I’Eglise pour suivre Jésus Christ au



milieu du monde, comme chrétien
ordinaire et en méme temps avec un
engagement sérieux pour vivre la
radicalité de ’appel universel a la
sainteté et a ’apostolat, par la
sanctification du travail
professionnel et des occupations
ordinaires. I’Evangile que nous
venons de citer met en évidence
comment la rencontre de certains
disciples avec Jésus se fait a travers
la médiation de ceux qui le suivent
déja. On ne découvre pas sa vocation
par télépathie mais, comme dans le
cas d’André et de Pierre, par la
médiation d’autres personnes dont
Dieu se sert pour entrer dans notre
vie. Donner un nom a Simon
équivaut par ailleurs a prendre
possession de lui. Ainsi, méme s’il y a
des médiateurs de I’appel, seul Dieu
peut prendre possession d’une ame,
car il en est le Créateur et c’est de lui
que nous venons et a lui que nous
retournons. Nul n’est propriétaire
des ames[5]. Et la prise de possession



que Dieu fait est une manifestation
d’amour ; aussi le Christ s’adresse-t-il
a Simon comme « fils de Jean », C’est-
a-dire « fils de la miséricorde ».

Le Pape Francois a insisté a maintes
reprises sur la dimension
missionnaire de la vocation
chrétienne :

« Je voudrais vous indiquer
aujourd’hui le lien étroit qui existe
entre la miséricorde et la mission.
Comme le rappelait saint Jean-Paul
II : ‘L’Eglise vit d’une vie authentique
lorsqu’elle professe et proclame la
miséricorde, et lorsqu’elle conduit les
hommes aux sources de la
miséricorde du Sauveur[6]‘. En tant
que chrétiens, nous avons la
responsabilité d’étre missionnaires
de I’Evangile. Quand nous recevons
une belle nouvelle, ou quand nous
vivons une belle expérience, il est
naturel que nous ressentions
I’exigence de la communiquer



également aux autres. Nous sentons
que nous ne pouvons pas retenir la
joie qui nous a été donnée : nous
voulons la diffuser. La joie suscitée
est telle qu’elle nous pousse a la
communiquer. Et ce devrait étre la
méme chose lorsque nous
rencontrons le Seigneur : 1a joie de
cette rencontre, de sa miséricorde,
communiquer la miséricorde du
Seigneur. D’ailleurs, le signe concret
que nous avons vraiment rencontré
Jésus est la joie que nous éprouvons
en le communiquant également aux
autres. Et cela n’est pas ‘faire du
prosélytisme’, cela est faire un don :
je te donne ce qui me procure de la
joie. En lisant ’Evangile, nous voyons
que cela a été I’expérience des
premiers disciples : apres la
premiere rencontre avec Jésus,
André est immeédiatement allé le dire
a son frere Pierre (cf. Jn 1, 40-42), et
Philippe fit la méme chose avec
Nathanaél (cf. Jn 1, 45-46).
Rencontrer Jésus revient a



rencontrer son amour. Cet amour
nous transforme et nous rend
capables de transmettre aux autres
la force qu’il nous donne. D’une
certaine facon, nous pourrions dire
que depuis le jour du Baptéme est
donné a chacun un nouveau nom qui
s’ajoute a celui que leur donne déja
leur maman et leur papa, et ce nom
est ‘Christophe’ : nous sommes tous
des ‘Christophe’. Qu’est-ce que cela
veut dire ? ‘Porteurs du Christ’. Cest
le nom de notre attitude, une attitude
de porteurs de la joie du Christ, de la
miséricorde du Christ. Chaque
chrétien est un ‘Christophe’, c’est-a-
dire un porteur du Christ ![7] »

2. Communiquer ce que nous
avons regu, c’est faire un don.
Evolution du terme « prosélytisme

»

Dans la catéchese du Pape Frangois
citée plus haut, le mot «prosélytisme»
est mentionné. Ce terme, fréquent



jusqu’a il y a quelques décennies
encore dans la littérature spirituelle,
dérive de « prosélyte », mot utilisé
dans la Bible pour désigner les ger,
les gentils qui vivaient de maniére
stable avec le peuple d’Israél et qui se
proposaient d’entrer dans I’Alliance
et d’observer la loi de Moise. De 13, il
est passé au langage chrétien. Déja
saint Justin, esprit ouvert et bon
connaisseur des philosophes de son
temps, arrété pour prosélytisme et
exécuté en 166 parce qu’il ne voulait
pas renier sa foi, écrivait : « Il ne
vous reste guere de temps pour
devenir nos prosélytes : si le Christ
vous précede dans sa venue, vous
vous repentirez en vain[8] ». Justin
désignait ainsi le zele apostolique
pour annoncer Christ et accueillir de
nouveaux fidéles dans I’Eglise. C’est
en ce sens que dans les temps
modernes émergera le terme «
prosélytisme » qui, avec I’élan
missionnaire, inclut, unie au
développement de I’Eglise, une



sollicitude active pour rapprocher les
autres des institutions qui sont nées
au sein du peuple de Dieu.

Saint Josémaria I’a utilisé de la sorte
des les débuts de I’Opus Dei. Il a
conjugué ’encouragement au zele
apostolique et la prédication du fait
que c’est Dieu qui appelle, pas nous ;
évidemment, les décisions qui
déterminent le cours d’une vie
doivent étre prises par chacun
personnellement, avec liberté, sans
contrainte ni pression d’aucune
sorte, comme il le soulignera a
Penvie[9].

Au cours des dernieres décennies,
une autre acception du terme
«prosélytisme» s’est progressivement
généralisée : il évoque les tentatives
d’attirer autrui vers un « groupe »
moyennant la violence, la tromperie,
la coercition ou d’autres moyens qui
forcent la conscience et manipulent
la liberté. Naturellement, cette fagon



d’agir étrangere a ’esprit chrétien est
absolument répréhensible. Ce sens
négatif de « prosélytisme » a été
évoqué a plusieurs reprises par les
derniers papes lorsqu’ils ont affirmé,
par exemple, que «nous n'imposons
notre foi a personne. Un tel genre de
prosélytisme est contraire au
christianisme. La foi ne peut se
développer que dans la liberté. Mais
c’est a la liberté des hommes, a
laquelle nous faisons appel de
s’ouvrir a Dieu, de le chercher, de lui
préter attention[10]» ; ou encore : «
’Eglise ne grandit pas par
prosélytisme mais par
‘attraction[11]’[12] ». Cette attraction
implique d’abord le témoignage
d’une conduite droite, d’une vie
pleine d’amour, sans étre toutefois
synonyme de passivité ; elle n’exclut
pas la proclamation verbale d’'un
message, comme I’enseigne saint
Paul : « Comment mettre sa foi en lui,
si on ne I’a pas entendu ? Comment
entendre si personne ne proclame ?



» (Rm 10, 14-15). Un enfouissement
de la foi au Christ ferait rapidement
de nous des fossoyeurs sinon du
christianisme, du moins de nous-
mémes.

Se référant a ceux qui utilisent le mot
prosélytisme comme une accusation
pour semer la peur face a I’action
apostolique des fidéles, saint Jean
Paul II écrit qu’ils le font « peut-étre
dans le but de priver ’Eglise du
courage et du dynamisme dont elle a
besoin pour accomplir sa mission
d’évangélisation. Cette mission fait
partie de I’essence méme de
I’Eglise[13] ».

Quoi qu’il en soit, les langues
évoluent et il y a souvent des mots
qui n’ont plus de sens univoque et
qui acquiérent méme une
signification contraire a celle de
I'original[14]. Compte tenu de I'usage
de plus en plus répandu du mot
‘prosélytisme’ au sens négatif, son



contenu positif originel est mieux
rendu par des expressions comme
susciter ’appel divin, aider a
découvrir le chemin que Dieu veut
pour chacun, inviter a se poser la
question de sa propre vocation,
discernement vocationnel, apostolat
vocationnel, éveiller le sens de la
mission, par exemple. C’est pourquoi,
dans le chapitre « Prosélytisme » de
Chemin, ce mot doit étre compris
dans sa signification authentique
dans la prédication de saint
Josémaria, dans le cadre de la
mission apostolique des chrétiens,
adressée au monde entier (cf. Mc 16,
15). De nombreux auteurs spirituels,
dont saint Josémaria, ont utilisé le
terme « prosélytisme » en ce sens,
comme synonyme d’apostolat ou
d’évangélisation : une ceuvre de
charité qui se caractérise, entre
autres, par un profond respect de la
liberté, en contraste avec le sens
négatif recu a la fin du XXe siecle.
Dans le droit fil d’'une tradition



spirituelle ancienne, saint Josémaria
utilise le mot « prosélytisme » au sens
d’une proposition ou d’une invitation
par laquelle les chrétiens partagent
I’appel de Jésus Christ avec leurs
compagnons et amis, et leur ouvrent
ainsi I’horizon de son amour[15].

3. Appeler : une nécessité et une
obligation

« Allez ! De toutes les nations faites
des disciples : baptisez-les au nom du
Pére, et du Fils et du Saint-Esprit,
apprenez-leur a observer tout ce que
je vous ai commandé. Et moi, je suis
avec vous tous les jours jusqu’a la fin
du monde » (Mt 28, 19-20). Ce sont les
derniéres paroles de Jésus recueillies
par saint Matthieu. Les chrétiens
sont ainsi appelés a rendre
témoignage au Seigneur, a faire des
disciples, sachant que Jésus vit en
eux: ils agiront « au nom » de Dieu,
avec sa puissance. Dans la mission
apostolique, il y a ce double aspect



d’une action personnelle et de
I’action de Dieu, laquelle est source
de nos libertés.

« Annoncer aux nations I'insondable
richesse du Christ, mettre en lumiere
pour tous le contenu du mystere qui
était caché depuis toujours en Dieu

» (Ep 3, 8) était pour saint Paul une «
grace » (ibid.) et une obligation
morale : « Malheur a moi si je
n’annoncais pas I’Evangile ! (1 Co 9,
16). Cette grace est partagée par tous
les chrétiens. Avec la vocation
chrétienne baptismale, le peuple de
Dieu « établi par le Christ pour
communier a la vie, a la charité et a
la vérité, est aussi assumé par lui
comme instrument de la rédemption
de tous les hommes, et il est envoyé
au monde entier comme lumiere du
monde et sel de la terre (cf. Mt 5,
13-16)[16] ».

L’Fglise a pour mission de « s’occuper
de la naissance, du discernement et



de I’accompagnement des
vocations[17] ». Le Pape Francois
note que «la ou il y a vie, ferveur,
envie de porter le Christ aux autres,
surgissent des vocations
authentiques[18] ». Cela suppose
qu’en plus de prier, la communauté
chrétienne « a le courage de proposer
un chemin[19] », dit Francois, se
référant a ’engagement envers Dieu.
En ce sens, parlant des vocations
sacerdotales, il n’hésite pas a
souligner I'importance de l'appel :

« Appeler. Cest le verbe propre a la
vocation chrétienne. Jésus ne fait pas
de longs discours, il ne remet pas un
programme auquel adhérer, il ne fait
pas de prosélytisme, et n’offre pas
non plus de réponses toutes faites.
En s’adressant a Matthieu, il se limite
a dire : ‘Suis-moi !’.

De cette facon, il suscite en lui la
fascination de découvrir un nouvel
objectif, en ouvrant sa vie vers un



‘liew’ qui va au-dela du petit bureau
ou il est assis. Le désir de Jésus est de
mettre les personnes en chemin, de
les sortir d’une sédentarité mortelle,
de rompre l'illusion que I’on peut
vivre joyeusement en restant
confortablement assis dans ses
propres certitudes. Ce désir de
recherche, qui habite souvent les
plus jeunes, est le trésor que le
Seigneur place entre nos mains et
dont nous devons prendre soin, que
nous devons cultiver et faire germer.
Regardons Jésus, qui passe le long
des rives de I’existence, en
recueillant le désir de qui cherche, la
déception d’une nuit de péche
infructueuse, la soif ardente d’une
femme qui va au puits prendre de
I’eau, ou le profond besoin de
changer de vie. Ainsi, nous aussi, au
lieu de réduire la foi a un livre de
recettes ou a un ensemble de normes
a observer, nous pouvons aider les
jeunes a se poser les justes questions,



a se mettre en chemin et a découvrir
la joie de I’Evangile.

De cette facon,Je sais bien que votre
devoir n’est pas facile et que parfois,
en dépit d’'un engagement généreux,
les résultats peuvent étre faibles et
nous risquons la frustration et le
découragement. Mais si nous ne nous
enfermons pas dans les plaintes et
que nous continuons de ‘sortir’ pour
annoncer 'Evangile, le Seigneur
reste a nos cotés et nous donne le
courage de jeter les filets méme
quand nous sommes fatigués et
décus de ne rien avoir péché. [...]
N’ayez pas peur d’annoncer
I’Evangile, de rencontrer, d’orienter
la vie des jeunes[20] ».

Pour sa part, Jean-Paul II affirmait : «
I1 ne faut pas avoir peur de proposer
directement a un jeune ou moins
jeune les appels du Seigneur. C’est un
acte d’estime et de confiance. Ce peut
étre un moment de lumiere et de



grace[21] ». Dire a quelqu’un : « viens
et vois », Ou encore « suis-moi », ce
n’est pas rien ; les abribus, les murs
de nos villes et nos écrans sont
inondés de ce genre d’invitation de la
part de sociétés commerciales et de
mouvements politiques, parfois
méme d’appels a la prostitution et a
I’adulteére, ou encore de grandes
lecons de morale laique, et personne
ne s’en offusque.

« Proclame la Parole, interviens a
temps et a contretemps » (2 Tm 4, 2),
dit Paul a Timothée : « opportune,
importune ». « Nombreux sont ceux
qui se demandent, comme pour se
justifier : et moi, pourquoi irais-je
m’introduire dans la vie des autres ?
— Parce qu’en tant que chrétien, tu
as ’obligation de t’'introduire dans la
vie des autres, afin de les servir ! —
Parce que le Christ s’est introduit
dans ta vie et dans la mienne ![22] ».



Saint Josémaria a appris a ses filles et
a ses fils spirituels que personne ne
peut se sentir dispensé de proposer
la vocation quand il rencontre une
personne qui pourrait y trouver son
vral bonheur et son plein
épanouissement. S’il le faut, des
occasions seront suscitées pour
parler de ’appel divin, parce que la
simple présence ne suffit pas. Le
fondateur de I’Opus Dei évoque ces
ouvriers de la vigne dont le Christ
parle et qu’a cinq heures de I’aprés-
midi personne n’a encore embauchés
(cf. Mt 20,7). « Tu as eu une
conversation avec celui-ci, celui-la, et
aussi cet autre, parce que le zele
pour les Ames te dévore. Celui-la a
pris peur ; cet autre a demandé I’avis
d’un ‘prudent’ qui I’a mal orienté... —
Persévere : par la suite que nul ne
puisse s’excuser en affirmant ‘quia
nemo nos conduxit’ — personne ne
nous a appelés[23] ».



Ce peut étre en effet un devoir de
justice de proposer la vocation. Il y a
des gens qui, peut-étre a cause d’une
humilité mal comprise, ou d’un
mangque de sainte ambition
personnelle, jugent a tort qu’ils n’en
sont pas dignes, ou n’osent pas
s’enquérir de savoir si elle est pour
eux, comme ces personnages de
romans qui ne demandent jamais la
main de la femme qu’ils aiment... et
qui la perdent. C’est pourquoi saint
Josémaria a parlé de « sainte
coercition[24] » en encourageant le
lecteur de Chemin a considérer sa
responsabilité apostolique envers les
personnes qui ’entourent, en
respectant pleinement leur liberté.
Par cet assemblage de mots
contradictoires, appelé « oxymore »,
il a donné une force expressive a
I'idée que la mission apostolique
n’est pas en contradiction avec
I’énergie que I’Esprit Saint nous
donne. Cet Esprit est Amour, et c’est
donc un Esprit de liberté.Aussi le



fondateur de I’Opus Dei peut-il
affirmer que celle-ci « non seulement
respecte la liberté de ses membres,
mais encore elle leur en fait prendre
une claire conscience. Pour atteindre
a la plénitude de la vie chrétienne
dans sa profession ou dans le métier
que chacun exerce », ajoutait-il, ils «
doivent étre formés de maniére a
savoir administrer leur propre
liberté : en présence de Dieu, avec
une piété sincere, et une doctrine
sare[25] ».

La liberté est nécessaire pour se
donner au Seigneur et renouveler ce
don de soi : c’est le don sincere,
désintéressé, qui permet a la
personne de se trouver, point
essentiel de ’enseignement du
concile Vatican II, théme central dans
le magistere de Jean Paul II[26]. Or la
formation dans I’Opus Dei « tend
principalement a faire en sorte que
parvienne a tous ses membres
l'esprit authentique de 'Evangile —



esprit de charité, d'entente, de
compréhension, absolument
étranger au fanatisme — grace a une
solide et nécessaire formation
théologique et apostolique. Ensuite,
chacun agit avec une entiere liberté
personnelle et, formant de facon
autonome sa propre conscience, il
s’efforce de rechercher la plénitude
de la vie chrétienne et de
christianiser son milieu, en
sanctifiant son propre travail,
intellectuel ou manuel, en toute
circonstance de sa vie et dans son
propre foyer[27] ».

Jésus Christ appelle a I’humilité dans
le service. Une parabole sur le travail
de la terre et le soin du bétail
s’applique a l'effort d’évangélisation.
Elle nous invite a faire notres les
sentiments des ouvriers : « Nous
sommes de simples serviteurs : nous
n’avons fait que notre devoir » : «
Servi inutiles sumus ; quod debuimus
facere, fecimus » (Lc 17,10). Le Christ



nous exhorte a éviter toute vanite. Il
est clair qu’il ne recommande pas
d’imiter le traitement abusif du
maitre ni ne 'approuve. Mais il nous
enseigne que la vertu manifestée
dans ’accomplissement de ses
commandements nous consolera
intérieurement et éveillera méme
I’admiration des autres. Alors, au lieu
d’étre prétentieux, nous devrions
considérer que nous n’accomplissons
que le plan de Dieu : « Ne vous
rengorgez pas d'étre appelé enfant
de Dieu - il faut reconnaitre la grace,
mais sans méconnaitre la nature -, ne
vous vantez pas si vous avez bien
servi : vous deviez le faire. Le soleil
fait son office, la lune obéit, les anges
font leur service. [...] Ne prétendons
pas étre loués pour nous-mémes ; ne
devancons pas le jugement de Dieu ;
ne prévenons pas l'arrét du juge,
mais réservons-le pour son temps,
pour son juge[28] ».



Dans I’histoire de I’Opus Dei, ceux
qui ont suivi saint Josémaria ont été
héroiques en semant partout son
message. A la fin de la guerre civile
espagnole, ne faisaient partie de
I’Euvre que saint Josémaria et dix ou
douze jeunes gens, c’est tout. Un an
plus tard, selon le bienheureux
Alvaro del Portillo, ils voyageaient
déja par toute ’Espagne, et il y avait
des activités apostoliques dans de
nombreuses villes. Ils empruntaient
des trains inconfortables ou des
routes défoncées par la guerre. Le
week-end, qui ne durait alors que le
dimanche, servait a aller dans des
endroits épars, et bientot les
vocations a ’Opus Dei firent partout
leur apparition. Il est beau de voir ce
que José Maria Hernandez Garnica
écrit a propos d’Isidoro Zorzano qui
essayait de le rapprocher de Dieu : «
Je I’ai esquivé I'indicible a cause de
ma paresse, et lui, avec une patience
extraordinaire, il a continué a écrire
et a m’encourager, méme si souvent



il n’a recu de réponse que longtemps
apres[29] ». C’est ainsi que du zéle
apostolique des fideles de ’Opus Dei
sont nées des vocations pour
I’Euvre, mais aussi pour les ordres et
congrégations de religieux et de
religieuses, et pour les séminaires
diocésains. Ce zele exprime
I'intensité de I’amour et du don de
soi, qui naissent dans I’humilité de
ceux qui savent que toute fécondité
vient de Dieu.

4. L’'importance des moyens
surnaturels

Les fruits, les décisions de se donner
a Dieu, viennent toujours de Dieu lui-
méme, comme Jésus Christ I’a
enseigné : « Il en est du regne de Dieu
comme d’'un homme qui jette en
terre la semence : nuit et jour, qu’il
dorme ou qu’il se léve, la semence
germe et grandit, il ne sait comment
» (Mc 4,26-27). Dans la parabole des
invités aux noces, Jésus explique la



formation de ’Eglise comme un
appel universel au salut. Le banquet
symbolise le Royaume de Dieu. Mais
quand tout fut prét, beaucoup
rejeterent le Fils de Dieu et I’appel
s’étendit a tous, y compris aux
paiens : « Le maitre dit alors au
serviteur : ‘Va sur les routes et dans
les sentiers, et fais entrer les gens de
force, afin que ma maison soit
remplie’ » (Lc 14,23). Dans cette
surprenante « obligation » saint
Josémaria voyait un grand respect
pour la liberté de chacun. Par
exemple, se référant a
I’épanouissement d’une vie
chrétienne cohérente, il affirmait
que ’expression « compelle intrare »
(« forcer a entrer ») « est une
invitation, une aide a décider, jamais
-ni méme de loin- une contrainte » ; «
ce n’est pas comme une poussée
matérielle, mais ’abondance de
lumieére, de doctrine ; le stimulus
spirituel de votre priéere et de votre
travail, qui est un témoignage



authentique de la doctrine ;
I’accumulation des sacrifices que
vous savez offrir ; le sourire qui nait
sur vos levres, car vous étes fils de
Dieu [...]. Ajoutez a tout cela votre
allant et votre sympathie humaine, et
nous aurons le contenu du compelle
intrare[30] ». C’est ainsi que la grace
agit, a travers nous. Saint Basile note
que « comme les corps limpides et
transparents, lorsqu’un rayon les
frappe, deviennent, eux aussi,
étincelants et d’eux-mémes reflétent
un autre éclat, ainsi les ames qui
portent I’Esprit, illuminées par
I’Esprit, deviennent-elles spirituelles
aussi et renvoient-elles sur les autres
la grace[31] ».

C’est une tache qui ne peut étre
accomplie isolément, mais dans un
authentique sens ecclésial qui
manifeste que c’est Dieu qui appelle
par son Eglise. Imprégnée d'une
vision surnaturelle, I’obéissance
donne sa fécondité a I’effort



apostolique. C’est ainsi que saint
Josémaria a commenté une péche
miraculeuse : « Duc in altum : au
large | — Repousse le pessimisme qui
te rend lache. Et laxate retia vestra in
capturam, et jette tes filets pour
pécher. Ne sais-tu pas que tu peux
dire, comme Pierre : In nomine tuo,
laxabo rete, Jésus, en ton Nom, je
chercherai des ames ?[32] »

Dans I’Opus Dei, avant de parler a
une personne de son éventuelle
vocation, on prend l’accord de la
personne qui dirige le centre ou
celle-ci se rend habituellement.
Quiconque souleve la question de la
vocation a quelqu’un demande au
Seigneur dans sa priere de remuer le
coeur de son ami pour qu’il suive le
Christ. Parler de vocation implique
une grande amitié : empathie,
confiance réciproque,
compréhension mutuelle et capacité
d’écoute, dans le respect de la liberté
des consciences et avec la réserve



due sur le contenu de conversations
intimes. Tout cela se construit sur «
I’apostolat d’amitié et de
confidence[33] » et se fonde sur la
priere, sur I’esprit de sacrifice pour
le bonheur des autres et sur le
témoignage d’une vie cohérente.

Parfois les gens répondront : « Je ne
le vois pas, je ne sens pas d’appel » ;
et il est possible que Dieu ne les
appelle pas, ou peut-étre que, plutot
que ne pas voir, il y ait un manque de
volonté. C’est pourquoi, en plus de
recommander de prendre conselil, il
est bon d’encourager a demander au
Seigneur la force de vouloir ce qu’il
pourrait demander. II est significatif
que, lorsqu’il a senti ’appel divin,
saint Josémaria, n’ait pas seulement
demandé a voir la volonté du
Seigneur -Seigneur, fais que je

voie :Domine, ut videam ! - mais aussi
qu’il s’accomplisse effectivement
dans sa vie -Seigneur, fais que ce que
tu veux se fasse :Domine, ut sit !.



Ensuite, dire « oui » a Dieu est
impossible sans une liberté totale
que la grace divine renforce[34].

5. Une sélection pour parvenir a
plus de monde

L’Opus Dei est pour la foule, toutes
les ames « I'intéressent », « car
chaque dme est un merveilleux
trésor ; chaque homme est unique,
irremplacable. Chacun d’eux vaut
tout le Sang du Christ[35] ». Mais tous
ne sont pas appelés a ce chemin, et il
y a beaucoup de possibilités dans
I’Eglise : pour chacun, ce qu’il y a de
mieux c’est ce qui lui revient. Quant
a I’Opus Dei, son seul objectif est de «
de contribuer a ce qu'il y ait, au
milieu du monde, au milieu des
réalités et des aspirations séculieres,
des hommes et des femmes, de toutes
races et de toutes conditions sociales,
qui s'attachent a aimer et a servir
Dieu et les autres hommes, dans et a
travers leur travail ordinaire[36] ».



Cela implique de s’efforcer de
travailler « avec la plus grande
perfection possible : perfection
humaine (compétence
professionnelle) et perfection
chrétienne (par amour pour la
volonté de Dieu et au service des
hommes)[37] ». Un certain prestige
professionnel ou dans les études
offre de meilleures conditions pour
faire un apostolat désintéressé et «
s’ouvrir en éventail pour parvenir a
toutes les ames[38] ».

La décision de se donner au Seigneur
est un pas que l’on fait
personnellement, mais toujours
accompagné. Cet accompagnement
consiste en une aide afin que
murisse humainement et
chrétiennement ’appel possible du
Seigneur, qui est peut-étre en train
d’éclore. C’est une invitation a
s’ouvrir a ’action de ’Esprit Saint
dans I’ame. Le développement de la
liberté intérieure géneére le climat



surnaturel d’humilité, de sérénité et
de générosité dans lequel il est
possible de répondre au plan de Dieu
pour sa propre vie.

Une partie de cet accompagnement
consiste a encourager les gens a agir
avec droiture d’intention. « Ce n’est
pas de I’arrogance que de vouloir
étre meilleur. Au contraire, c’est une
vertu qui plait a Dieu : puisque nous
connaissons le mal matériel dont
nous sommes faits et parce que, pour
étre meilleurs, nous devrons toujours
nous ancrer dans la miséricorde et
dans la grace du Seigneur, et répéter
ces mots de saint Paul : omnia
possum in eo qui me confortat [Je
peux tout en celui qui me donne la
force, Ph 4,13]. Nous avons donc
I’obligation de former ces ames de
maniére a les aider a étre de bons
catholiques, a corriger leur conduite,
a leur inculquer la nécessité de la vie
intérieure et a leur faire prendre
conscience que le travail de chaque



jour est le moyen le plus approprié
pour atteindre la perfection
chrétienne et pour faire du bien a
toutes les ames[39] ».

La vocation a ’'(Euvre pousse a
devenir levain pour faire fermenter
toute la pate (cf. Lc 13, 21). En ce
sens, celles et ceux qui
accompagnent des personnes qui
souhaitent demander ’admission
dans I’Opus Dei doivent savoir
apprécier leurs aptitudes spirituelles,
physiques et psychologiques, morales
et intellectuelles, ainsi que
I’authenticité de leurs motivations.

Cest a chaque personne individuelle
quil faut penser, c’est chacune qui a
besoin d’étre aidée a évaluer sa
propre situation de facon réaliste,
afin de ne prendre aucune décision
qu’on ne serait pas capable de mettre
en pratique au fil des jours, des mois
et des années. Dans ce climat de
confiance, la personne concernée



cherchera a s’ouvrir et a se faire
connaitre, afin d’effectuer ensemble
un nécessaire discernement de la
volonté de Dieu. C’est un chemin que
I’on parcourt dans la priere, pour
comprendre la réalité de la vie de
chaque personne - vertus, caractere,
histoire, famille, formation, santé,
relations, etc. - et de chercher son
bien a la lumiére de ’Esprit Saint.
Dans le cas de gens tres jeunes, ce
chemin est parcouru avec leurs
parents, qui sont « les principaux et
premiers éducateurs de leurs
enfants[40] », appelés a faire grandir
leurs enfants dans la vie morale,
spirituelle et surnaturelle. Le
magistére de ’Eglise enseigne : « De
méme que ’enfant grandit vers sa
maturité et son autonomie humaines
et spirituelles, de méme sa vocation
singuliére qui vient de Dieu s’affirme
avec plus de clarté et de force. Les
parents respecteront cet appel et
favoriseront la réponse de leurs
enfants a le suivre. Il faut se



convaincre que la vocation premiere
du chrétien est de suivre Jésus (cf. Mt
16,25) : ‘Qui aime pére et meére plus
que moi, n’est pas digne de moi, et
qui aime fils ou fille plus que moi
n’est pas digne de moi’ (Mt 10, 37)[41]

».

Pour se donner a Dieu dans I’Opus
Deij, I’équilibre personnel est
important, c’est-a-dire la capacité de
vivre ses engagements dans la paix
intérieure, sans rigidités ni angoisses
disproportionnées. Cela ne signifie
pas qu’il faille étre impassible ou
inflexible, car toutes les personnes
qui ont des engagements sérieux -
religieux, familiaux, civils - peuvent
vivre des moments de tension ou de
fatigue. « Ce qui est le plus important
dans ’Eglise, ce n'est pas de voir
comment les hommes répondent,
mais de voir ce que Dieu fait.
L’Eglise, c'est le Christ présent parmi
nous ; Dieu qui vient a ’humanité
pour la sauver, en nous appelant par



sa révélation, en nous sanctifiant par
sa grace, en nous soutenant de son
aide constante dans les petits et les
grands combats de notre vie
quotidienne[42] ».

Saint Josémaria disait que dans
I’Opus Dei « il y a de la place pour:
les malades, préférés de Dieu, et tous
ceux qui ont un grand cceur, méme si
leurs faiblesses ont été plus
grandes[43] ».La géneérosité est donc
une vertu essentielle.
Ftymologiquement, le mot «
générosité » signifie « de bonne race
». Ceux qui sont généreux peuvent
dire : « Nous sommes enfants de
saints, et nous attendons la vie que
Dieu donnera a ceux qui ne lui
retirent pas leur confiance » (Tob
2,18 vg.). Sur le socle de cette
générosité pleine de liberté
intérieure, chaque personne peut se
former dans des domaines différents,
en s’appuyant sur son « désir sincere



et effectif de tendre vers la vertu[44]

»,

Le mystére de la vocation n’est
jamais isolé du mystére de ’Eglise.
La croissance d’une famille est un
motif de joie pour ses membres. Une
famille sans descendance disparaitra,
disait saint Josémaria en appliquant
cela a I'importance de chercher des
apotres qui perpétuent la famille
surnaturelle de I’'Opus Dei. Le
bienheureux Alvaro glosait I'idée
précédente en disant que le
fondateur souhaitait que tous ses
enfants aient un grand zéle « qui ne
fasse acception de personne, ni
aucune discrimination, afin que
notre famille s’agrandisse toujours
davantage et contribue efficacement
a ce que tous les hommes forment un
seul troupeau, avec un seul pasteur
(Jn 10,16)[45] » : le troupeau de
I’Eglise, conduit par Jésus Christ.

Guillaume Derville



Eléments de bibliographie

Ernst Burkhart - Javier Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria, Vol. 1, Rialp,
Madrid 2010, pp. 537-542.

Javier Lopez Diaz, « Proselitismo »,
en Instituto Historico San Josemaria
Escriva de Balaguer, Diccionario de
San Josemaria, Monte Carmelo,
Burgos 2013, pp. 1029-1033.

[1] « Bonum diffusum sui ». Apres
Platon et Denys, dans sa Somme de
Théologie saint Thomas d’Aquin
aborde cet axiome dans le cadre de
I’amour de Dieu.

[2] Cf. Cicéron, De amicitia, XIII, 88 : «
Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, insuavem illam



admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset ».

[3] Saint Jean Paul II, Exh. Ap.
postsynodale Pastores dabo vobis, n.
34.

[4] Ibidem.

[5] Cf. saint Josémaria, Instruction, 31
mai 1936, note 85. Cf. Benoit XVI, in
Jésus de Nazareth, 1, 308 : « les
enfants ‘appartiennent’ aux parents
tout en étant de libres créatures de
Dieu, chacune avec sa vocation, avec
sa nouveauté et sa singularité devant
Dieu » ; cf. ibidem, 143.

[6] Saint Jean Paul II, Enc. Dives in
misericordia, 13.

[7] Francois, Audience jubilaire, 30
janvier 2016. Le Pape Francois parle
de la mission du chrétien dans le
monde en de nombreuses occasions,
par exemple dans son Message pour



la journée mondiale de priére pour
les vocations, 27 novembre 2016.

[8] Saint Justin, Dialogue avec
Tryphon, 28, 2.

[9] Saint Josémaria, Entretiens, 104.

[10] Benoit XVI, Homélie, Munich, 10
septembre 2006.

[11] Benoit XVI, Homélie, Aparecida,
Brésil, 13 mai 2007.

[12] Francois, Exh. Ap. Evangelii
gaudium, 14.

[13] Saint Jean Paul II, Entrez dans
Pespérance, Plon-Mame, Paris 1994,
181.

[14] Cf. Jacqueline de Romilly, Dans le
jardin des mots, 2007 (Librairie
Garnier Flammarion, 2008).

[15] Cf. saint Josémaria, Chemin, 790,
796.



[16] Concile cecumeénique Vatican II,
Const. dogm. Lumen gentium, 9.

[17] Saint Jean Paul II, Exh. Ap.
postsynodale Pastores dabo vobis, 14.

[18] Francois, Exh. Ap. Evangelii
gaudium, 107.

[19] Ibidem.

[20] Francois, Discours au congres
international de pastorale
vocationnelle, 21 octobre 2016,
Rome.

[21] Saint Jean Paul II, Message pour
la XXe Journée mondiale de priéere
pour les vocations, 2 février 1983.

[22] Saint Josémaria, Forge, 24.

[23] Saint Josémaria, Sillon, 205. De
maniére analogue saint Josémaria
commentait I’histoire du paralytique
de la piscine de Bethzatha ; il
soulignait le danger de I'indifférence
aux autres : « Seigneur, je n’ai



personne pour me plonger dans la
piscine au moment ou ’eau
bouillonne ; et pendant que j’y vais,
un autre descend avant moi » (Jn
5,5-7) : cf. Sillon, 212 ; Forge, 168 ;
homélie Loyauté envers I’Eglise, 4
juin 1972, 6.

[24] Saint Josémaria, Chemin, 387.
[25] Saint Josémaria, Entretiens, 53.

[26] Cf. Concile cecuménique Vatican
I1, Const. past. Gaudium et spes, 24 ;
cf. Jean Paul II, Le don désintéressé,
in NRT 134 (2012) ; traduction
personnelle et annotations de Pascal
Ide ; orig. in « Acta Apostolicee Sedis
», XCVIII (2006), tome II, p. 628-638.

[27] Saint Josémaria, Entretiens, 35.

[28] Saint Ambroise, Expositio
Evangelii secundum Lucam, ad. Loc.

[29] José Maria Hernandez Garnica,
Lettre du 31 janvier 1948, in José



Miguel Pero Sanz, Isidoro Zorzano
Ledesma: ingeniero industrial (Buenos
Aires, 1902 — Madrid 1943), Palabra,
Madrid 1996, 253.

[30] Saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1942, 9.

[31] Saint Basile, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23, in Sources chrétiennes
17 bis (2002), 329.

[32] Saint Josémaria, Chemin, 792.
[33] Saint Josémaria, Entretiens, 62.

[34] Sur ces aspects, cf. Fernando
Ocdriz, Sur Dieu, Eglise et le monde.
Entretiens avec Rafael Serrano, La
Laurier 2017, cap. IX, « Appels », pp.
133-146.

[35] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 80.

[36] Saint Josémaria, Entretiens, 10.

[37] Ibidem.



[38] Saint Josémaria, Sillon, 193.

[39] Saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1942, 21.

[40] Catéchisme de IEglise catholique,
1653 ; cf. Concile cecuménique
Vatican II, Décl. Gravissimum
educationis, 3.

[41] Catéchisme de IEglise catholique,
2232.

[42] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 131.

[43] Saint Josémaria, Instruction, 1%
avril 1934, 65.

[44] Bienheureux Alvaro del Portillo,
note 59 a saint Josémaria,
Instruction, 1*" avril 1934, 64.

[45] Bienheureux Alvaro del Portillo,
note 78 a saint Josémaria,
Instruction, 1% avril 1934, 84. Cf. saint
Josémaria, Instruction, mai 1935, 76
et note 132.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ch/article/proselytisme-
liberte-et-proposition-vocationnelle/
(06/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ch/article/proselytisme-liberte-et-proposition-vocationnelle/
https://opusdei.org/fr-ch/article/proselytisme-liberte-et-proposition-vocationnelle/
https://opusdei.org/fr-ch/article/proselytisme-liberte-et-proposition-vocationnelle/

	Prosélytisme ? Liberté et proposition vocationnelle

