
opusdei.org

Prenons soin de
notre maison
commune,
encyclique du pape
François

Cette deuxième encyclique du
pape, datée du 24 mai, en la
solennité de la Pentecôte, a été
publiée hier. Voici une
approche du document.

19/06/2015

Cette deuxième encyclique du pape,
datée du 24 mai, en la solennité de la



Pentecôte, a été publiée hier. Voici
une approche du document à
télécharger intégralement en pdf.

« Quel genre de monde voulons-nous
laisser à ceux qui nous succèdent,
aux enfants qui grandissent ? » (n.
160) Cette question est au cœur de «
Laudato si », deuxième encyclique du
pape François sur le soin de notre
maison commune, publiée ce matin à
la Salle du Synode, au Vatican.

Pour le saint-père « cette question ne
concerne pas seulement
l'environnement en tant que tel
puisqu'on ne saurait se la poser de
façon fragmentaire ». En effet, elle
nous encourage à nous interroger
sur le sens de l'existence et sur la
valeur de la vie sociale : « Pourquoi
sommes-nous en ce monde ?
Pourquoi sommes nous en vie ?
Pourquoi travaillons-nous et nous
battons-nous ? Pourquoi cette terre
a-t-elle besoin de nous ? ». «Si nous

https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_fr.pdf%3C/p%3E%3Cp%3E
https://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_fr.pdf%3C/p%3E%3Cp%3E


ne nous posons pas ces questions de
fond, dit le pape, je doute que nos
préoccupations écologiques puissent
déboucher sur des résultats
importants ». Le titre du document
reprend l'invocation de saint
François d'Assise dans son « Cantique
des créatures » et rappelle que la
terre, notre maison commune, « est
aussi comme une sœur avec laquelle
nous partageons notre existence et
comme une mère, toute belle, qui
nous accueille dans ses bras » (n.1)

Non à la culture du rejet

Nous constatons aujourd'hui que
cette terre, maltraitée et saccagée,
lance un cri (n.2) et que sa clameur
rejoint tous les abandonnés du
monde, les rejetés de la société.
Aussi, le pape François invite-t-il à les
écouter, à les appeler tous et chacun
à une « conversion écologique » et en
reprenant cette expression de saint
Jean-Paul II, il appelle à « changer de



cap » en relevant le défi urgent et
beau du « soin de notre maison
commune ». En même temps, le pape
François reconnaît « que l'on perçoit
une sensibilité croissante concernant
l'environnement et le soin de la
nature et une préoccupation
grandissante, sincère et déchirante,
pour ce qui se passe dans notre
planète » (n. 19), ouverte à ce regard
d'espoir qui éclaire toute l'encyclique
qui nous adresse à tous un message
clair et plein d'espérance :
L'humanité est encore en mesure de
contribuer à la construction de notre
maison commune » (n.13) et de
travailler à la cuture de la rencontre
et de la solidarité.

Le soin de la Création nous
concerne tous

Le pape François s'adresse, bien
évidemment aux fidèles catholiques
en reprenant les paroles de saint
Jean-Paul II : « « les chrétiens,



notamment, savent que leurs devoirs
à l’intérieur de la création et leurs
devoirs à l’égard de la nature et du
Créateur font partie intégrante de
leur foi » (n.64), ceci dit, il se «
propose spécialement d’entrer en
dialogue avec tous au sujet de notre
maison commune.» (n. 3): ce
dialogue traverse tout le texte et c'est
au chapitre 5 qu'il devient un
instrument pour faire face aux
problèmes et les résoudre. Dès le
départ, le saint-père rappelle aussi
que « d'autres Églises et d'autres
Communautés chrétiennes, tout
comme d'autres religions, ont
profondément travaillé sur ce sujet
en apportant leur précieuse réflexion
» sur le thème de l'écologie (n.7). À
plusieurs reprises, le pape remercie
les protagonistes de cet effort, aussi
bien les individus que les
associations ou les institutions, en
reconnaissant que « la réflexion
d'innombrables scientifiques,
philosophes, théologiens et



organisations sociales a enrichi la
pensée de l'Église sur ces questions-
la» (n.7). Il invite tout le monde à
reconnaître « la richesse que les
religions peuvent apporter à une
écologie intégrale et au total
développement du genre humain
» (n. 62)

Structure de l'encyclique

Cette structure, évoquée au n. 15,
comprend six chapitres. À partir de
l'écoute de la situation que l'état
actuel de la connaissance
scientifique nous livre aujourd'hui
(ch.1 ), il a recours à la lumière de la
Bible et de la tradition judéo-
chrétienne (ch. 2) pour détecter que
les racines du problème (ch.3) se
trouvent dans la technocratie et le
repli auto-référentiel excessif de
l'être humain. La proposition de
l'encyclique (ch. 4) est celle d'une «
écologie intégrale qui intègre
clairement les dimensions humaines



et sociales » (137), inséparablement
liées à la situation
environnementale.

Dans cette optique-là, le pape
François propose (ch.5)
d'entreprendre un dialogue honnête
à tous les niveaux de la vie sociale
qui facilite des processus de prise
transparente de décisions. Il rappelle
au ch. 6 qu'aucun projet ne saurait
être efficace s'il n'est pas inspiré par
une conscience formée et
responsable, qui puisse suggèrer des
principes pour travailler dans ce sens
au niveau d'une éducation,
spirituelle, ecclésiale, politique et
théologique

À la fin du texte l'on trouve deux
prières : l'une à partager avec tous
ceux qui croient en « un Dieu
créateur tout-puissant » (n. 246) et
l'autre, proposée, au rythme du
leitmotiv « Laudato si » qui ouvre et



ferme l'encyclique, à ceux qui
professent leur foi en Jésus-Christ.

Axes thématiques

Le texte est construit autour de
plusieurs axes thématiques,
envisagés sous divers points de vue
et qui lui donnent une forte
cohérence interne : « Le lien intime
entre les pauvres et la fragilité de la
planète, la conviction que dans le
monde tout se tient, la critique du
nouveau paradigme et des formes de
pouvoir qui découlent de la
technologie, l'invitation à chercher
d'autres façons de comprendre
l'économie et le progrès, la valeur
personnelle de toute créature, le sens
humain de l'écologie, le besoin de
débats sincères et honnêtes, la grave
responsabilité de la politique
internationale et locale, la culture du
rejet et la proposition d'un nouveau
style de vie. » (n. 16).

Clé de lecture



Les événements récents, à
rapprocher de la publication de cette
encyclique, ont provoqué des
attentes diverses concernant surtout
les aspects liés aux politiques
environnementales qui sont
aujourd'hui sur le tapis.

Certes, l'encyclique du pape François
est à même d'avoir un
retentissement sur les choix
importants et urgents à faire dans ce
domaine. Ceci dit, on ne doit pas
reléguer à la deuxième place la
nature magistérielle, pastorale et
spirituelle de ce document dont
l'ampleur, la profondeur et le
message ne sauraient être réduits au
domaine des décisions des politiques
environnementales.

Aussi, il est important de « situer »
l'encyclique dans son propre
contexte, celui de la réalité de la foi
qui, comme nous le rappelle le livre
de la Genèse, croit que Dieu créateur



a fait de l'homme le gardien de la
création pour qu'il conserve et qu'il
rénove la maison commune.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/prenons-soin-
de-notre-maison-commune-encyclique-

du-pape-francois/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/prenons-soin-de-notre-maison-commune-encyclique-du-pape-francois/
https://opusdei.org/fr-ch/article/prenons-soin-de-notre-maison-commune-encyclique-du-pape-francois/
https://opusdei.org/fr-ch/article/prenons-soin-de-notre-maison-commune-encyclique-du-pape-francois/
https://opusdei.org/fr-ch/article/prenons-soin-de-notre-maison-commune-encyclique-du-pape-francois/

	Prenons soin de notre maison commune, encyclique du pape François

