
opusdei.org

Message du Pape
Benoît XVI pour la
journée mondiale de
la paix

Message du 1er janvier 2013:
Heureux les artisans de paix

28/12/2012

1. Chaque année nouvelle porte en
elle l’attente d’un monde meilleur.
Dans cette perspective, fondée sur la
foi, je prie Dieu, Père de l’humanité,
de nous donner la concorde et la paix
afin que puissent se réaliser pour



tous les aspirations à une vie
heureuse et prospère.

À 50 ans de l’ouverture du Concile
Vatican II qui a permis de renforcer
la mission de l’Église dans le monde,
il est encourageant de constater que
les chrétiens – peuple de Dieu en
communion avec lui et en chemin
parmi les hommes – s’engagent dans
l’histoire en partageant ses joies et
ses espoirs, ses tristesses et ses
angoisses [1] , annonçant le salut du
Christ et promouvant la paix pour
tous.

Notre temps en effet, marqué par la
mondialisation, avec ses aspects
positifs et négatifs, mais aussi par des
conflits sanglants toujours en cours
et par des menaces de guerre,
demande un engagement renouvelé
et collectif pour la recherche du bien
commun, du développement de tous
les hommes et de tout l’homme.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm


Les foyers de tension et d’opposition
causés par des inégalités croissantes
entre riches et pauvres, par la
prévalence d’une mentalité égoïste et
individualiste qui s’exprime
également au travers d’un
capitalisme financier sans
régulation, nous inquiètent. En plus
des différentes formes de terrorisme
et de criminalité internationales, les
fondamentalismes et les fanatismes
qui défigurent la vraie nature de la
religion, appelée qu’elle est à
favoriser la communion et la
réconciliation entre les hommes sont
autant de dangers pour la paix.

Et pourtant les nombreuses œuvres
de paix dont le monde est riche,
témoignent de la vocation innée de
l’humanité à la paix. En chaque
personne, le désir de paix est une
aspiration essentielle qui coïncide,
d’une certaine façon, avec le désir
d’une vie humaine pleine, heureuse
et accomplie. En d’autres termes, le



désir de paix correspond à un
principe moral fondamental, c’est-à-
dire au développement intégral,
social, communautaire, entendu
comme un droit et un devoir, et cela
fait partie du dessein de Dieu sur
l’homme. L’homme est fait pour la
paix qui est don de Dieu.

Tout ce qui précède m’a conduit à
m’inspirer, pour ce Message, des
paroles de Jésus-Christ : « Heureux
les artisans de paix, parce qu’ils
seront appelés fils de Dieu » ( Mt 5,9).

La béatitude évangélique

2. Les béatitudes, proclamées par
Jésus (cf. Mt 5,3-12 et Lc 6,20-23), sont
autant de promesses. Dans la
tradition biblique en effet, le genre
littéraire correspondant à la
béatitude porte toujours en lui-même
une bonne nouvelle, c’est-à-dire un
évangile, qui culmine en une
promesse. Les béatitudes ne sont
donc pas seulement des



recommandations morales dont
l’observance prévoit, au temps
prescrit – temps généralement situé
dans l’autre vie –, une récompense,
c’est-à-dire une situation de bonheur
à venir. La béatitude consiste plutôt
en l’accomplissement d’une
promesse adressée à tous ceux qui se
laissent guider par les exigences de la
vérité, de la justice et de l’amour.
Ceux qui mettent leur foi en Dieu et
en ses promesses apparaissent
souvent aux yeux du monde naïfs et
éloignés de la réalité. Eh bien, Jésus
leur déclare qu’ils découvriront être
fi ls de Dieu non seulement dans
l’autre vie mais déjà en celle-ci et
que, depuis toujours et pour
toujours, Dieu est pleinement
solidaire d’eux. Ils comprendront
qu’ils ne sont pas seuls parce qu’Il est
du côté de ceux qui s’engagent en
faveur de la vérité, de la justice et de
l’amour. Jésus, révélation de l’amour
du Père, n’hésite pas à s’offrir lui-
même en sacrifice. Quand on



accueille Jésus-Christ, Homme-Dieu,
on vit la joyeuse expérience d’un don
immense : le partage de la vie même
de Dieu, ou encore la vie de la grâce,
prémisse d’une existence pleinement
heureuse. Jésus-Christ nous donne en
particulier la paix véritable qui naît
de la rencontre confi ante de
l’homme avec Dieu.

La béatitude de Jésus dit que la paix
est à la fois don messianique et
œuvre humaine. En effet, la paix
présuppose un humanisme ouvert à
la transcendance. Il est fruit du don
réciproque, d’un enrichissement
mutuel, grâce au don qui jaillit de
Dieu et permet de vivre avec les
autres et pour les autres. L’éthique
de la paix est une éthique de la
communion et du partage. Il est alors
indispensable que les différentes
cultures contemporaines dépassent
les anthropologies et les éthiques
fondées sur des présupposés
théorico-pratiques surtout subjectifs



et pragmatiques, au nom desquels les
relations de cohabitation sont
inspirés par des critères de pouvoir
ou de profit, où les moyens
deviennent des fins et vice-versa, où
la culture et l’éducation sont
seulement centrées sur les
instruments, sur la technique et sur
l’efficience. Le démantèlement de la
dictature du relativisme et de
l’adoption d’une morale totalement
autonome qui interdit la
reconnaissance de l’incontournable
loi morale naturelle inscrite par Dieu
dans la conscience de chaque homme
est une condition nécessaire de la
paix. La paix est construction d’un
vivre-ensemble en termes rationnels
et moraux, s’appuyant sur un
fondement dont la mesure n’est pas
créée par l’homme mais par Dieu
même. « Le Seigneur donne la
puissance à son peuple, le Seigneur
bénit son peuple dans la paix »,
rappelle le Psaume 29 (v.11).



La paix : don de Dieu et œuvre de
l’homme

3. La paix concerne l’intégrité de la
personne humaine et appelle
l’implication de tout l’homme. C’est
la paix avec Dieu, en vivant selon sa
volonté. C’est la paix intérieure avec
soi-même et la paix extérieure avec
le prochain et avec toute la création.
Elle comporte principalement,
comme l’a écrit le bienheureux Jean
XXIII dans l’encyclique Pacem in
Terris dont nous commémorerons
dans quelques mois le cinquantième
anniversaire, la construction d’un
vivre-ensemble fondé sur la vérité,
sur la liberté, sur l’amour et sur la
justice [2] . La négation de ce qu’est
la véritable nature de l’être humain,
en ses dimensions essentielles, en sa
capacité intrinsèque de connaître le
vrai et le bien et, en définitive, Dieu
lui-même, met en danger la
construction de la paix. Sans la vérité
sur l’homme, inscrite en son cœur

https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_fr.html


par le Créateur, la liberté et l’amour
s’avilissent, la justice perd le
fondement de son exercice.

Pour devenir d’authentiques artisans
de paix, l’attention à la dimension
transcendante est fondamentale
comme l’est le dialogue constant avec
Dieu, Père miséricordieux, dialogue
dans lequel on implore la
rédemption que nous a obtenue son
Fils Unique. Ainsi l’homme peut
vaincre ce germe d’affaiblissement et
de négation de la paix qu’est le péché
en toutes ses formes : égoïsme et
violence, avidité et volonté de
puissance et de domination,
intolérance, haine et structures
injustes.

La réalisation de la paix dépend
avant tout de la reconnaissance
d’être, en Dieu, une unique famille
humaine. Celle-ci se structure,
comme l’a enseigné l’Encyclique 
Pacem in Terris , à travers des

https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_fr.html


relations interpersonnelles et des
institutions soutenues et animées par
un « nous » communautaire,
impliquant un ordre moral, interne
et externe, où sont sincèrement
reconnus, selon la vérité et la justice,
les droits réciproques et les devoirs
correspondants. La paix est un ordre
vivifié et structuré par l’amour; ainsi
chacun ressent comme siens les
besoins et les exigences d’autrui, fait
partager ses propres biens aux
autres et rend la communion aux
valeurs spirituelles toujours plus
répandue dans le monde. Cet ordre
se réalise dans la liberté, c’est-à-dire
de la façon qui convient à la dignité
des personnes qui, par leur nature
raisonnable elle-même, assument la
responsabilité de leurs actes [3] .

La paix n’est pas un rêve, ce n’est pas
une utopie : elle est possible. Nos
yeux doivent regarder plus
profondément, sous la surface des
apparences et des phénomènes, pour



distinguer une réalité positive qui
existe dans les cœurs parce que tout
homme est créé à l’image de Dieu, et
appelé à grandir, contribuant à
l’édification d’un monde nouveau.
Dieu lui-même en effet, par
l’incarnation de son Fils et la
rédemption qu’il réalise, est entré
dans l’histoire, suscitant une
nouvelle création et une nouvelle
alliance entre Dieu et l’homme (cf. 
Jer 31,31-34), nous donnant la
possibilité d’avoir « un cœur
nouveau » et « un esprit nouveau
» (cf. Ez 36,26).

C’est justement pourquoi l’Église est
convaincue qu’existe l’urgence d’une
nouvelle annonce de Jésus-Christ,
premier et principal facteur du
développement intégral des peuples
et aussi de la paix. En effet, Jésus est
notre paix, notre justice, notre
réconciliation (cf. Ep 2,14 ; 2 Cor
5,18). L’artisan de paix, selon la
béatitude de Jésus, est celui qui



recherche le bien de l’autre, le bien
complet de l’âme et du corps,
aujourd’hui et demain.

De cet enseignement, on peut
déduire que toute personne, toute
communauté – religieuse, civile,
éducative et culturelle –, est appelée
à être artisan de paix. La paix est
principalement réalisation du bien
commun des différentes sociétés,
qu’elles soient primaires ou
intermédiaires, nationales,
internationales ou mondiale. C’est
justement pourquoi on peut dire que
les voies de réalisation du bien
commun sont aussi celles qu’il
importe de parcourir pour obtenir la
paix.

Les artisans de paix sont ceux qui
aiment, défendent et promeuvent la
vie dans son intégralité

4. Le chemin de réalisation du bien
commun et de la paix est avant tout
le respect pour la vie humaine,



considérée dans la variété de ses
aspects, à commencer par sa
conception, dans son développement,
et jusqu’à son terme naturel. Les
vrais artisans de paix sont alors ceux
qui aiment, défendent et promeuvent
la vie humaine en toutes ses
dimensions : personnelle,
communautaire et transcendante. La
vie en plénitude est le sommet de la
paix. Qui veut la paix ne peut tolérer
des atteintes ou des crimes contre la
vie.

Ceux qui n’apprécient pas
suffisamment la valeur de la vie
humaine et, par conséquent,
soutiennent la libéralisation de
l’avortement par exemple, ne se
rendent peut-être pas compte que de
cette façon ils proposent la recherche
d’une paix illusoire. La fuite des
responsabilités qui avilit la personne
humaine et, encore davantage, le
meurtre d’un être sans défense et
innocent, ne pourront jamais



produire ni bonheur ni paix.
Comment peut-on penser en effet
construire la paix, le développement
intégral des peuples ou la sauvegarde
même de l’environnement sans que
soit défendu le droit des plus faibles
à la vie, à commencer par les enfants
à naître ? Toute atteinte à la vie, en
particulier à son origine, provoque
inévitablement des dégâts
irréparables pour le développement,
pour la paix, pour l’environnement.
Il n’est pas juste non plus de codifier
de manière sournoise de faux droits
ou des abus qui, fondés sur une
vision réductrice et relativiste de
l’être humain et sur l’utilisation
habile d’expressions ambiguës
destinées à favoriser un prétendu
droit à l’avortement et à l’euthanasie,
menacent le droit fondamental à la
vie.

La structure naturelle du mariage
doit être aussi reconnue et promue,
c’est-à-dire l’union entre un homme



et une femme, face aux tentatives de
la rendre juridiquement équivalente
à des formes radicalement
différentes d’union qui, en réalité, la
dénaturent et contribuent à la
déstabiliser, éclipsant son caractère
particulier et son rôle social
irremplaçable.

Ces principes ne sont pas des vérités
de foi ; ils ne sont pas non plus
seulement une conséquence du droit
à la liberté religieuse. Ils sont inscrits
dans la nature humaine elle-même,
identifiables par la raison, et donc
communs à toute l’humanité.
L’action de l’Église en faveur de leur
promotion ne revêt donc pas un
caractère confessionnel mais
s’adresse à toutes les personnes,
quelle que soit leur appartenance
religieuse. Cette action est d’autant
plus nécessaire que ces principes
sont niés ou mal compris, car cela
constitue une offense faite à la vérité
de la personne humaine, une grave



blessure infligée à la justice et à la
paix.

C’est pourquoi la reconnaissance par
les ordonnancements juridiques et
par l’administration de la justice du
droit à l’usage du principe
d’objection de conscience face à des
lois et à des mesures
gouvernementales portant atteintes à
la dignité humaine, comme
l’avortement et l’euthanasie, est aussi
une importante contribution à la
paix.

Parmi les droits fondamentaux,
concernant aussi la vie pacifique des
peuples, il y a également celui des
particuliers et des communautés à la
liberté religieuse. En ce moment de
l’histoire, il devient de plus en plus
important qu’un tel droit soit promu
non seulement du point de vue
négatif, comme liberté face à – par
exemple des obligations ou des
restrictions relatives à la liberté de



choisir sa propre religion –, mais
aussi du point de vue positif, en ses
différentes articulations, comme 
liberté de : par exemple de témoigner
de sa propre religion, d’annoncer et
de communiquer ses enseignements ;
d’accomplir des activités éducatives,
de bienfaisance et d’assistance qui
permettent d’appliquer les préceptes
religieux ; d’exister et d’agir en tant
qu’organismes sociaux, structurés
selon les principes doctrinaux et les
fins institutionnelles qui leur sont
propres. Malheureusement, même
dans les pays de vieille tradition
chrétienne, se multiplient les
épisodes d’intolérance religieuse, en
particulier contre le christianisme et
contre ceux qui revêtent simplement
les signes distinctifs de leur propre
religion.

L’artisan de paix doit aussi avoir
conscience que de plus en plus de
secteurs de l’opinion publique sont
touchés par les idéologies du



libéralisme radical et de la
technocratie qui leur instillent la
conviction selon laquelle la
croissance économique est à obtenir
aussi au prix de l’érosion de la
fonction sociale de l’État et des
réseaux de solidarité de la société
civile, ainsi que des droits et des
devoirs sociaux. Or, il faut considérer
que ces droits et devoirs sont
fondamentaux pour la pleine
réalisation des autres, à commencer
par les droits et les devoirs civiques
et politiques.

Parmi les droits et les devoirs sociaux
aujourd’hui les plus menacés, il y a le
droit au travail. Cela est dû au fait
que le travail et la juste
reconnaissance du statut juridique
des travailleurs sont de moins en
moins correctement valorisés, parce
que le développement économique
dépendrait surtout de la pleine
liberté des marchés. Le travail est
appréhendé comme une variable



dépendant des mécanismes
économiques et financiers. À ce sujet,
je répète ici que la dignité de
l’homme, ainsi que la logique
économique, sociale et politique,
exigent que l’on continue à « se
donner comme objectif prioritaire
l’accès au travail ou son maintien,
pour tous » [4] . La réalisation de cet
objectif ambitieux a pour condition
une appréhension renouvelée du
travail, fondée sur des principes
éthiques et des valeurs spirituelles de
nature à renforcer sa conception en
tant que bien fondamental pour la
personne, la famille, la société. À ce
bien correspondent un devoir et un
droit qui exigent des politiques
courageuses et novatrices en faveur
du travail pour tous.

Construire le bien de la paix par un
nouveau modèle de développement et
d’économie



5. De plusieurs côtés, il est reconnu
qu’aujourd’hui un nouveau modèle
de développement comme aussi un
nouveau regard sur l’économie
s’avèrent nécessaires. Aussi bien le
développement intégral, solidaire et
durable, que le bien commun,
exigent une échelle correcte de
“biens-valeurs”, qu’il est possible de
structurer en ayant Dieu comme
référence ultime. Il ne suffit pas
d’avoir à disposition de nombreux
moyens et de nombreuses
opportunités de choix, même
appréciables. Autant les multiples
biens efficaces pour le
développement, que les opportunités
de choix doivent être utilisés dans la
perspective d’une vie bonne, d’une
conduite droite qui reconnaisse le
primat de la dimension spirituelle et
l’appel à la réalisation du bien
commun. Dans le cas contraire, ils
perdent leur juste valeur, finissant
par s’ériger en nouvelles idoles.



Pour sortir de la crise financière et
économique actuelle – qui a pour
effet une croissance des inégalités – il
faut des personnes, des groupes, des
institutions qui promeuvent la vie en
favorisant la créativité humaine pour
tirer, même de la crise, l’occasion
d’un discernement et d’un nouveau
modèle économique. Le modèle
prévalant des dernières décennies
postulait la recherche de la
maximalisation du profit et de la
consommation, dans une optique
individualiste et égoïste, tendant à
évaluer les personnes seulement par
leur capacité à répondre aux
exigences de la compétitivité. Au
contraire, dans une autre
perspective, le succès véritable et
durable s’obtient par le don de soi, de
ses propres capacités intellectuelles,
de son esprit d’initiative, parce que le
développement économique vivable,
c’est-à-dire authentiquement
humain, a besoin du principe de
gratuité comme expression de



fraternité et de la logique du don [5] .
Concrètement, dans l’activité
économique, l’artisan de paix se
présente comme celui qui instaure
avec ses collaborateurs et ses
collègues, avec les commanditaires et
les usagers, des relations de loyauté
et de réciprocité. Il exerce l’activité
économique pour le bien commun,
vit son engagement comme quelque
chose qui va au-delà de son intérêt
propre, au bénéfice des générations
présentes et futures. Et ainsi, il
travaille non seulement pour lui,
mais aussi pour donner aux autres
un avenir et un travail décent.

Dans le domaine économique, il est
demandé, spécialement de la part
des États, des politiques de
développement industriel et agricole
qui aient le souci du progrès social et
de l’universalisation d’un État de
droit, démocratique. Ensuite, la
structuration éthique des marchés
monétaires, financiers et



commerciaux est fondamentale et
incontournable; ceux-ci seront
stabilisés et le plus possible
coordonnés et contrôlés, de façon à
ne pas nuire aux plus pauvres. La
sollicitude des nombreux artisans de
paix doit en outre se mettre – avec
plus de résolution par rapport à ce
qui s’est fait jusqu’à aujourd’hui – à
considérer la crise alimentaire, bien
plus grave que la crise financière. Le
thème de la sécurité des
approvisionnements alimentaires en
est venu à être central dans l’agenda
politique international, à cause de
crises connexes, entre autre, aux
fluctuations soudaines des prix des
matières premières agricoles, aux
comportements irresponsables de
certains agents économiques et à un
contrôle insuffisant de la part des
gouvernements et de la communauté
internationale. Pour faire face à cette
crise, les artisans de paix sont
appelés à œuvrer ensemble en esprit
de solidarité, du niveau local au



niveau international, avec pour
objectif de mettre les agriculteurs, en
particulier dans les petites réalités
rurales, en condition de pouvoir
exercer leur activité de façon digne
et durable, d’un point de vue social,
environnemental et économique.

Éducation pour une culture de paix :
le rôle de la famille et des institutions

6. Je désire rappeler avec force que
les nombreux artisans de paix sont
appelés à cultiver la passion pour le
bien commun de la famille et pour la
justice sociale, ainsi que
l’engagement en faveur d’une
éducation sociale valable.

Personne ne peut ignorer ou sous-
évaluer le rôle décisif de la famille,
cellule de base de la société du point
de vue démographique, éthique,
pédagogique, économique et
politique. Elle a une vocation
naturelle à promouvoir la vie : elle
accompagne les personnes dans leur



croissance et les incite au
développement mutuel par l’entraide
réciproque. La famille chrétienne,
tout particulièrement, porte en elle le
projet embryonnaire de l’éducation
des personnes à la mesure de
l’amour divin. La famille est un des
sujets sociaux indispensables à la
réalisation d’une culture de la paix. Il
faut protéger le droit des parents et
leur rôle premier dans l’éducation
des enfants, tout d’abord dans le
domaine moral et religieux. Dans la
famille, naissent et grandissent les
artisans de paix, les futurs
promoteurs d’une culture de la vie et
de l’amour [6] .

Dans cette immense tache de
l’éducation à la paix, les
communautés religieuses sont
particulièrement impliquées. L’Église
se sent partie-prenante d’une si
grande responsabilité à travers la
nouvelle évangélisation, qui a
comme pivot la conversion à la vérité



et à l’amour du Christ, et, par
conséquent, la renaissance
spirituelle et morale des personnes et
des sociétés. La rencontre avec Jésus
Christ façonne les artisans de paix en
les engageant à la communion et au
dépassement de l’injustice.

Une mission spéciale concernant la
paix est remplie par les institutions
culturelles scolaires et universitaires.
Il leur est demandé une contribution
importante non seulement à la
formation de nouvelles générations
de leader, mais aussi au
renouvellement des institutions
publiques, nationales et
internationales. Elles peuvent aussi
contribuer à une réflexion
scientifique qui enracine les activités
économiques et financières dans un
solide fondement anthropologique et
éthique. Le monde actuel,
particulièrement le monde politique,
a besoin du support d’une nouvelle
pensée, d’une nouvelle synthèse



culturelle, pour dépasser les
approches purement techniques et
harmoniser les multiples tendances
politiques en vue du bien commun.
Celui-ci, considéré comme un
ensemble de relations
interpersonnelles et institutionnelles
positives, au service de la croissance
intégrale des individus et des
groupes, est à la base de toute
éducation véritable à la paix.

Une pédagogie de l’artisan de paix

7. En conclusion, ressort la nécessité
de proposer et de promouvoir une
pédagogie de la paix. Elle demande
une vie intérieure riche, des
références morales claires et
valables, des attitudes et des
manières de vivre appropriées. En
effet, les œuvres de paix concourent
à réaliser le bien commun et créent
l’intérêt pour la paix, en éduquant à
la paix. Pensées, paroles et gestes de
paix créent une mentalité et une



culture de la paix, une atmosphère
de respect, d’honnêteté et de
cordialité. Il faut alors enseigner aux
hommes à s’aimer et à s’éduquer à la
paix, et à vivre avec bienveillance,
plus que par simple tolérance.
L’encouragement fondamental est
celui de « dire non à la vengeance, de
reconnaître ses torts, d’accepter les
excuses sans les rechercher, et enfin
de pardonner » [7] , de sorte que les
erreurs et les offenses puissent être
reconnues en vérité pour avancer
ensemble vers la réconciliation. Cela
demande qu’une pédagogie du
pardon se répande. Le mal, en effet,
se vainc par le bien, et la justice est
recherchée en imitant Dieu, le Père,
qui aime tous ses enfants (cf. Mt 5,
21-48). C’est un travail de longue
haleine, parce qu’il suppose une
évolution spirituelle, une éducation
aux valeurs les plus élevées, une
vision neuve de l’histoire humaine. Il
convient de renoncer à la fausse paix
que promettent les idoles de ce



monde et aux dangers qui
l’accompagnent, à cette fausse paix
qui rend les consciences toujours
plus insensibles, qui porte au
repliement sur soi, à une existence
atrophiée vécue dans l’indifférence.
Au contraire la pédagogie de la paix
implique action, compassion,
solidarité, courage et persévérance.

Jésus incarne l’ensemble de ces
attitudes dans son existence,
jusqu’au don total de lui-même,
jusqu’à « perdre sa vie » (cf. Mt
10,39 ; Lc 17,33 ; Jn 12,25). Il promet à
ses disciples que, tôt ou tard, ils
feront la découverte extraordinaire
dont nous avons parlé au début, à
savoir que dans le monde, il y a Dieu,
le Dieu de Jésus, pleinement solidaire
des hommes. Dans ce contexte, je
voudrais rappeler la prière par
laquelle nous demandons à Dieu de
faire de nous des instruments de sa
paix, pour porter son amour là où il y
a la haine, son pardon là où il y a



l’offense, la vraie foi là où il y a le
doute. Pour notre part, avec le
bienheureux Jean XXIII , demandons
à Dieu qu’il éclaire les responsables
des peuples, afin que, tout en se
préoccupant du légitime bien-être de
leurs compatriotes, ils garantissent et
défendent le précieux don de la paix.
Qu’il enflamme la volonté de tous
pour renverser les barrières qui
divisent, renforcer les liens de
l’amour mutuel, user de
compréhension à l’égard d’autrui et
pardonner à ceux qui leur ont fait du
tort, de sorte que, grâce à son action,
tous les peuples de la terre
fraternisent et que parmi eux ne
cesse de fleurir et de régner la paix
tant désirée [8] .

Par ce vœu, je souhaite que tous
puissent être de véritables artisans et
bâtisseurs de paix, de sorte que la
cité de l’homme grandisse dans une
concorde fraternelle, dans la
prospérité et dans la paix.

https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/index_fr.htm


Du Vatican, le 8 décembre 2012.

[1] Cf. CONC. ŒCUM. VAT. II, Const.
past. sur l’Église dans le monde de ce
temps Gaudium et spes , n. 1.

[2] Cf. Lett. enc. Pacem in terris (11
avril 1963) : AAS 55 (1963), 265-266.

[3] Cf. ibid . : AAS 55 (1963), 266.

[4] BENOÎT XVI, Lett. enc. Caritas in
veritate (29 juin 2009), n. 32 : AAS 101
(2009), 666-667.

[5] Cf. ibid ., n. 34 et 36 : AAS 101
(2009), 668-670 et 671-672.

[6] Cf. JEAN-PAUL II, Message pour la
Journée mondiale de la Paix 1994 (8
décembre 1993): AAS 86 (1994),
156-162.

[7] Benoît XVI, Discours aux membres
du Gouvernement, aux institutions de
la République, au corps diplomatique,
aux chefs religieux et aux
représentants du monde de la culture ,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#34.
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#34.
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_fr.html#36.
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121993_xxvii-world-day-for-peace_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html


Baabda-Liban (15 septembre 2012) : 
L’Osservatore romano , édition
française n. 3.253 (20 septembre
2012), p. 7.

[8] Cf. Lett. enc. Pacem in terris (11
avril 1963) : AAS 55 (1963), 304.

© Copyright 2012 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/message-du-
pape-benoit-xvi-pour-la-journee-
mondiale-de-la-paix/ (04/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2012/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20120915_autorita_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_xxiii/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_fr.html
https://opusdei.org/fr-ch/article/message-du-pape-benoit-xvi-pour-la-journee-mondiale-de-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ch/article/message-du-pape-benoit-xvi-pour-la-journee-mondiale-de-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ch/article/message-du-pape-benoit-xvi-pour-la-journee-mondiale-de-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ch/article/message-du-pape-benoit-xvi-pour-la-journee-mondiale-de-la-paix/

	Message du Pape Benoît XVI pour la journée mondiale de la paix

