
opusdei.org

Méditation sur la
paix

À l'occasion de la "journée
internationale de la paix" (21
septembre) nous publions à
nouveau cette réflexion sur la
paix à partir de ces thèmes :
heureux les artisans de la paix ;
prier nous rend réalistes ;
forger la paix à partir de la
famille.

21/09/2024

- Heureux les artisans de paix

- Notre prière nous rend réalistes



- Forger la paix à partir de la famille

« VOYANT les foules, Jésus gravit la
montagne. Il s’assit, et ses disciples
s’approchèrent de lui. Alors, ouvrant
la bouche, il les enseignait. Il disait :
[…] “Heureux les artisans de paix, car
ils seront appelés fils de Dieu” » (Mt
5, 1-2.9). Dans l’Évangile selon saint
Matthieu, le Seigneur, avant de
confirmer ses paroles par des
prodiges, nous enseigne avec les
béatitudes le chemin vers le bonheur
sur la terre et au ciel. Le chemin,
aussi surprenant que cela puisse
paraître, n’est autre que d’être
pauvre en esprit, de se préoccuper de
la douleur des autres, de rechercher
la justice, d’avoir un cœur pur, de ne
pas rendre le mal pour le mal… Et
aussi d’être quelqu’un qui construit
la paix.



Saint Paul VI, au milieu des années
1970, a déclaré que «
malheureusement, alors que
l’expérience tragique de la dernière
guerre mondiale recule dans le
domaine de la mémoire, nous devons
enregistrer une résurgence de
l’esprit de dispute entre les nations » 
[1]. Saint Jean Paul II, constatant une
atmosphère similaire, soulignait à la
fin de l’année 1989 que « la mémoire
vigilante du passé doit rendre nos
contemporains attentifs aux abus
toujours possibles dans l’usage de la
liberté que la génération de ce temps
a conquise au prix de tant de
sacrifices. Le fragile équilibre de la
paix, poursuit-il, pourrait être
compromis si les consciences
s’éveillaient à des maux tels que la
haine raciale, le mépris des
étrangers, la ségrégation des malades
ou des personnes âgées, l’exclusion
des pauvres ou le recours à la
violence privée et collective » [2]. Et
de nos jours, le pape François, tenant



compte à la fois des conflits dans
diverses parties du monde et de
l’interdépendance toujours plus
grande entre les pays, a affirmé que
l’on pouvait parler d’une « guerre
mondiale en morceaux » [3]. Dans ce
contexte, comment donner une vie
aux paroles de paix que Jésus a
adressées à ses disciples ? Comment
être ces artisans de paix qui
cherchent à atteindre la béatitude ?

« Comme ils sont beaux sur les
montagnes, les pas du messager,
celui qui annonce la paix » (Is 52, 7),
dit le prophète Isaïe, en se référant
au Christ et, en lui, à nous tous qui
voulons suivre son chemin. Face à
l’impuissance et à l’incompréhension
que peut générer la violence, nous
sommes appelés à être des semeurs
d’espoir. « La réalisation de la paix
dépend dans une large mesure de la
reconnaissance que, en Dieu, nous
sommes une seule famille humaine
[…]. La paix n’est pas un rêve, ce



n’est pas une utopie : la paix est
possible » [4], a encouragé Benoît XVI.
Dans son discours sur les béatitudes,
Jésus lie la paix à la filiation : « Ou
bien nous sommes frères, ou bien
tout s’écroule » [5].

« PAIX, vérité, unité, justice. Comme
il semble difficile parfois de
surmonter les barrières qui
s’opposent à la bonne entente entre
les hommes. Et pourtant nous, les
chrétiens, nous sommes appelés à
réaliser ce grand miracle de la
fraternité » [6], disait saint Josémaria.
Depuis les temps les plus reculés,
Dieu a voulu nous révéler la tristesse
qui naît de la violence entre ses
enfants. « Où est ton frère ? » (Gn 4,
9), demande-t-il à Caïn dans le livre
de la Genèse ; c’est une question qui
résonne à travers les siècles, nous
rappelant la tâche de prendre soin de



ceux qui nous accompagnent sur
cette terre. Ce « miracle de la
fraternité » attend notre coopération,
notre engagement positif, car nous
pouvons tous aider d’une manière ou
d’une autre. Tout d’abord, Dieu
compte sur nos prières ; si nous
regardons bien, à la sainte messe
nous prions sans cesse pour la paix.

Il est logique que, sachant que nous
sommes les enfants d’un même Père,
nous nous intéressions à ce qui se
passe dans le monde entier. Vivre la
communion des saints nous fait vivre
le destin de beaucoup d’autres gens
comme nous. Dans un monde
interconnecté et presque immédiat, il
est compréhensible de vouloir
toujours savoir ce qui se passe, d’être
attentif aux médias qui nous
rapprochent de ces lieux. Cependant,
il peut arriver que « la vitesse à
laquelle les informations se
succèdent dépasse notre capacité de
réflexion et de jugement […]. Le



monde de la communication peut
nous aider à grandir ou, au contraire,
nous désorienter » [7]. Dans ce
contexte, nous avons la
responsabilité d’apprendre à être
bien informé et pas seulement de
manière superficielle, sans faire
violence à la réalité, il peut aussi être
bon d’être attentif à un éventuel
trouble en voulant tout savoir en
temps réel, ou avoir le plus de détails
possibles. Le prélat de l’Opus Dei, se
référant au métier de la
communication, soulignait que seul «
un communicateur serein sera
capable d’infuser le sens chrétien
dans le flux inévitablement rapide de
l’opinion publique » [8] De même, seul
un consommateur serein de
nouvelles sera capable d’assimiler les
informations avec un sens chrétien.

« La compréhension commence
lorsque nous essayons de voir des
personnes concrètes et non des «
foules » au centre de toute relation



de communication, même si ces gens
ne sont pas physiquement présents.
Nous ne les voyons pas, mais ils sont
là, dans toute leur dignité, surtout
lorsqu’ils sont les plus vulnérables » 
[9] Cet équilibre dans la dénonciation
des conflits peut être atteint si nous
vivons le réalisme qui nous donne
une vie de prière et de charité envers
nos proches ; un réalisme forgé dans
le silence et dans la vie concrète, qui
pousse notre désir de servir, ici et
maintenant, au sein de notre famille
et de notre profession. La vie
contemplative nous amène à nous
préoccuper de ce que nous pouvons
réellement changer : d’abord en
nous-mêmes, puis dans notre
environnement, pour tout remplir de
paix.

« NE RENDEZ à personne le mal pour
le mal, dit saint Paul aux Romains.



Mais cherchez à faire le bien aux
yeux de tous les hommes. S’il est
possible, autant qu’il est en votre
pouvoir, vivez en paix avec tous les
hommes » (Rm 12, 17-18). Notre
aspiration à la paix dans tant de
régions du monde peut être une
bonne impulsion pour faire de même
dans notre environnement. Peut-être
avons-nous nous aussi nos propres
petites batailles domestiques, ou des
querelles avec des gens que nous
voyons tous les jours. La sagesse du
peuple juif avait un dicton : « Gloire à
l’homme qui évite un procès ! Tous
les insensés s’y précipitent ! » (Pr 20,
3), et cela est vrai tant au niveau
politique qu’au niveau domestique.
Saint Jean Paul II, que l’on a appelé le
pape de la famille, a compris que
c’est précisément dans cet
environnement que peut être semé
un avenir de paix pour le monde : «
Les jeunes enfants apprennent très
tôt à connaître la vie. Ils observent et
imitent la manière dont les adultes



agissent. Ils apprennent rapidement
l’amour et le respect des autres, mais
ils assimilent aussi rapidement les
poisons de la violence et de la haine.
L’expérience qu’ils ont vécue dans la
famille, poursuivait le pape polonais,
conditionnera fortement les attitudes
qu’ils adopteront à l’âge adulte. Par
conséquent, si la famille est le
premier lieu où ils s’ouvrent au
monde, elle doit être pour eux la
première école de la paix » [10].

« À l’intérieur de nous-mêmes nous
trouvons aussi bien la paix que la
guerre » [11], écrivait saint Josémaria.
« Si la source d’où jaillit la violence se
trouve dans le cœur des hommes,
alors il est essentiel de parcourir le
chemin de la non-violence d’abord
au cœur de la famille […]. La famille
est l’espace indispensable où les
époux, les parents et les enfants, les
frères et les sœurs apprennent à
communiquer et à s’occuper les uns
des autres de manière désintéressée,



et où les désaccords ou même les
conflits doivent être surmontés non
par la force, mais par le dialogue, le
respect, la recherche du bien de
l’autre, la miséricorde et le pardon.
Du cœur de la famille, la joie se
répand dans le monde et rayonne
dans toute la société » [12]. Le
fondateur de l’Opus Dei, dans sa
recherche de la paix, s’est tourné
vers Marie ; en elle nous pouvons
trouver, tout d’abord, notre paix
intérieure et, en gravissant l’échelle,
la paix dans notre environnement,
dans notre travail, dans notre ville. «
Sainte Marie est la Reine de la paix :
l’Église la prie sous ce vocable. C’est
pourquoi, lorsque le trouble agite ton
âme, ton milieu familial ou
professionnel, ou encore la vie en
société, les relations entre les
peuples, ne cesse pas de l’acclamer
sous ce titre : Regina pacis, ora pro
nobis ! — Reine de la paix, priez pour
nous ! As-tu au moins essayé, quand
la tranquillité vient à te manquer ?…



— Tu seras surpris de son efficacité
immédiate » [13]

[1]. Saint Paul VI, Message, 1er janvier
1974.

[2]. Saint Jean Paul II, Lettre
apostolique, 27 août 1989.

[3]. Pape François, Fratelli tutti, n°
259.

[4]. Benoît XVI, Message 1er janvier
2013.

[5]. Pape François, Vidéo-message, 4
février 2022.

[6]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 157.

[7]. Pape François, Message, 1er juin
2014.



[8]. Mgr Fernando Ocariz, Discours, 19
avril 2018.

[9].Ibid.

[10]. Saint Jean Paul II, Message, 1er

janvier 1996.

[11]. Saint Josémaria, Sillon, n° 852.

[12]. Pape François, Message, 1er

janvier 2017.

[13]. Saint Josémaria, Sillon, n° 874.

Andrés Cárdenas

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/meditation-
sur-la-paix/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/meditation-sur-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ch/article/meditation-sur-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ch/article/meditation-sur-la-paix/

	Méditation sur la paix

