
opusdei.org

L’héritage d’un
fondateur

Article de mgr Alvaro del
Portillo, publié le 4 juillet 1976,
dans ‘L’Osservatore Romano’, à
l’occasion du premier
anniversaire du décès du
fondateur de l’Opus Dei.

03/07/2009

Article de mgr Alvaro del Portillo,
publié le 4 juillet 1976, dans 
L’Osservatore Romano, à
l’occasion du premier anniversaire
du décès du fondateur de l’Opus
Dei.



« L’idée que la vie consiste à se
consumer, à brûler d’amour au
service de Dieu me touche
profondément. En effet, c’est en nous
épuisant totalement pour Lui que la
mort viendra nous délivrer, nous
conduire vers la Vie ». Ce sont des
propos de mgr Josémaria Escriva de
Balaguer que des milliers de
personnes, partout dans le monde,
appelaient Père, se sachant enfants
de sa prière, de sa mortification et de
son cœur sacerdotal. Se consumer,
brûler, le Seigneur a permis que ce
généreux programme se réalise, à la
lettre, au point de le rappeler à Lui
précisément dans son bureau, alors
qu’il s’était investi, jusqu’au dernier
instant, dans une catéchèse
sacerdotale, qui éveillait toujours des
désirs efficaces d’apostolat. La vie de
mgr Josémaria Escriva de Balaguer a
toujours été une flamme
ininterrompue d’amour de Dieu,
ravivée par une lutte ascétique sans



relâche et par une soif insatiable de
conduire les âmes vers le Christ.

Parmi ses papiers, j’ai aussi trouvé
cette note, datée du 22 mai de l’an
dernier : « Le diaphragme qui nous
sépare de l’autre vie est si subtil, que
nous avons intérêt à être toujours
prêts à entreprendre ce voyage dans
la joie ». Cela montre bien que le
passage vers l’éternité n’a rien eu
d’impromptu, mais a été une
manière nouvelle et définitive de
brûler, de poursuivre le dialogue
initié sur cette terre, pour lui qui, dès
les premières années de sa vie
sacerdotale, demandait : « Jésus, que
je sois le dernier en tout, et le
premier en Amour»(Chemin, n° 430).

Nous souffrons d’être matériellement
séparés d’un père qui nous rappelait
que nous n’avons pas « un cœur pour
aimer Dieu et un autre pour aimer
les personnes sur terre », et qui ne se
lassait pas de répéter que nous «



devons être très humains car
autrement nous ne saurions, en
aucun cas, être divins ». Notre
douleur est ineffaçable, cependant le
Père jouit de l’amour sans fin et sa
joie déborde sur ceux qu’il a portés
dans son cœur, et qui le sentent
encore plus proche que lorsque, sur
cette terre, il les aidait par ses
encouragements.

Dans les mains de Dieu

« Je suis un pécheur qui aime Jésus-
Christ », disait-il de lui-même. Son
humilité était celle de celui qui tenait
à être un instrument docile dans les
mains de l’artiste et s’efforçait à ne
pas mettre d’obstacles au travail de
l’artisan divin : c’était l’abandon d’un
fils qui se savait aimé de Dieu son
Père.

Cette disponibilité absolue à la
volonté divine caractérise toute sa
vie. À quinze ans, il pressent — c’est
ainsi qu’il s’est toujours exprimé —



que le Seigneur veut de lui quelque
chose de spécifique et c’est dans la
volonté de répondre à « cet appel
différent » que le Seigneur lui
adresse que mûrit en son cœur la
décision de devenir prêtre. Cela
devait se préciser, de façon non
équivoque, le 2 octobre 1928, lorsque
l’Opus Dei vit le jour. La « préhistoire
» de l’Œuvre est tissée par les
invocations passionnées du Père,
étudiant puis jeune prêtre, qui
répétait les paroles de l’aveugle de
Jéricho : Domine, ut videam ! (Lc 18,
41) pour répondre avec celles de
Samuel : Ecce ego quia vocaste me !
(1 S 3,6) lorsqu’il trésaillait à écouter
cette exclamation du Maître : Ignem
veni mittere in terram, et quid volo
nisi ut accendatur ? (Lc 12, 49)

« J’avais vingt-six ans, la grâce de
Dieu et la bonne humeur : et rien
d’autre. Mais de même que nous
écrivons avec un stylo, le Seigneur
écrit avec un bâton de chaise, pour



que l’on comprenne que c’est bien
Lui qui écrit. (Méditation Un deux
octobre, 2 octobre 1962 (AGP, séc.
RHF 20.161, p. 987).) » Et d’ajouter : «
Le Seigneur m’a traité comme un
enfant : si lorsque j’ai reçu cette
mission, je m’étais aperçu de tout ce
qui allait me tomber dessus, j’en
serais mort. Je ne voulais nullement
être un fondateur. Pour ce qui me
concerne, moi et ma façon de
travailler, j’ai toujours été l’ennemi
de nouvelles fondations. En effet,
toutes les anciennes fondations, de
même que celles des siècles
immédiats, me semblaient actuelles.
Certes, notre Œuvre — l’ Œuvre de
Dieu — surgissait pour faire renaître
la vieille spiritualité toujours
nouvelle des âmes contemplatives au
beau milieu de toutes les besognes
temporelles, et sanctifier toutes les
tâches ordinaires de cette terre : en
plaçant le Christ au sommet de toutes
les réalités honnêtes où les hommes
sont engagés, en aimant ce monde



qui fuyait le Créateur.( Lettre, 4
septembre 1951, n° 3) »

La sanctification de l’humain

« Ce qui t’émerveille me semble, à
moi, raisonnable. — Dieu t’a cherché
dans l’exercice de ta profession ?

C’est ainsi qu’Il a cherché ses
premiers disciples : Pierre, André,
Jean et Jacques, près de leurs filets ;
Matthieu, à son bureau de
percepteur… Et — ce qui est le
comble — Paul, dans son
acharnement à en finir avec la
graine des chrétiens. (Chemin, n° 799)
»

Toutes les activités humaines, le
travail, la vie familiale et sociale,
deviennent un lieu de rencontre avec
Dieu, un chemin, le long duquel on
reconnaît « Jésus qui passe ».

La théologie de la création et la
théologie de la rédemption



s’enchevêtrent dans la vie concrète et
quotidienne, orientée vers Dieu et au
service de tous les hommes : le
chrétien doit réaliser tout travail
honnête, intellectuel ou manuel, avec
la plus grande perfection possible :
avec une perfection humaine
(compétence professionnelle) et avec
une perfection chrétienne (par
amour de la volonté de Dieu et au
service des hommes). Ainsi fait, ce
travail humain, aussi humble et
insignifiant qu’il puisse paraître,
contribue à ordonner
chrétiennement les réalités
temporelles, à manifester leur
dimension divine, et il est assumé et
intégré dans l’œuvre prodigieuse de
la création et de la rédemption du
monde : le travail est ainsi élevé à
l’ordre de la grâce, il est sanctifié et
devient une œuvre de Dieu, operatio
Dei, opus Dei (Entretiens, n° 18) »

Mais pour que ce soit possible, le
chrétien doit s’attacher à vivre les



vertus chrétiennes et surnaturelles :
« Dieu nous veut très humains, si
nous tenons à être comptés parmi ses
enfants. Que notre tête touche le ciel
mais que nos pieds soient bien
assurés sur terre. Le prix pour vivre
en chrétien ne consiste pas à cesser
d’être des hommes ou à renoncer à
l’effort pour acquérir ces vertus.
(Amis de Dieu, n° 75) »

J’ai vécu aux côtés du fondateur
pendant presque quarante ans, et je
peux témoigner de l’héroïsme avec
lequel il s’est attaché, jusqu’au
dernier souffle, à faire grandir ces
vertus, à brûler sans résidus, à ne
pas offrir la moindre résistance à la
grâce, en attendant tout de la main
aimante de Dieu. Il me semble que je
l’entends encore répéter,
profondément convaincu : « Je n’ai
rien, je ne vaux rien, je ne peux rien,
je ne sais rien, je ne suis rien : rien ! »



Cette vision profondément humaine
et profondément surnaturelle, le
poussait à nous inculquer cette idée
maîtresse : « Mes enfants, soyez-en
convaincus : ici-bas, en cette vie, tout
peut s’arranger ! Tout, voire même le
péché, qui est le seul vrai mal. Car
même le péché qui est à combattre
de toutes nos forces, en comptant sur
l’aide divine, trouve un remède dans
le sacrement de pénitence qui rend
la santé à l’âme et fortifie le chrétien
dans sa lutte. »

Le travail sacerdotal de mgr
Josémaria était particulièrement
orienté à montrer aux âmes l’horizon
de la miséricorde divine, à les former
à la sincérité et à la droiture de
conscience, pour les approcher du
sacrement du pardon qui rend « la
liberté et la joie des enfants de Dieu
». C’est pourquoi je n’ai pas été
surpris, bien que cela m’ait ému,
lorsque j’ai appris que les saintes
messes dites, partout dans le monde,



ces mois-ci, en suffrage pour l’âme de
mgr Josémaria, qui ont rassemblé
d’immenses foules, ont été l’occasion
d’innombrables conversations et
conversions. Il s’agit de l’inépuisable
fécondité sacerdotale du Père qui
intercède du haut du ciel pour que
Dieu donne à tous la sérénité et la
paix de se savoir pardonnés et aimés,
en les confirmant dans l’édification
du royaume.

Amour de l’Église et du pape

La calomnie, les contrariétés n’ont
pas épargné la vie de mgr Josémaria
Escriva de Balaguer, puisqu’il qu’il
n’y a pas de sainteté chrétienne sans
croix. Une croix qui était pour le Père
le trône où le Christ ouvre ses bras
dans un geste de Souverain Prêtre
éternel, pour serrer contre son cœur
blessé tous les hommes de tous les
temps. La sérénité, le sourire et la
bonne humeur n’ont jamais quitté le
Père, même aux heures les plus



difficiles parce qu’il était soutenu par
un sens profond de la filiation divine.
Tout naturellement, avec vision
surnaturelle, avec une cordialité
humaine et une sympathie
contagieuse, il s’est inlassablement
voué à « noyer le mal en une
abondance de bien ».

Une volonté illimitée de service, 
opere et veritate (Cf. 1 Jn 3, 18),
traduisait son amour de l’Église et du
pape. « Je me considère comme le
dernier des prêtres sur cette terre,
disait-il, mais en même temps je
voudrais que personne ne me
devance dans mon amour et mon
service de l’Église et du pape, parce
que c’est l’esprit que j’ai reçu de Dieu
et que je tâche de transmettre, de
toutes mes forces, à chacun de mes
enfants dans le monde entier (Lettre,
7 octobre 1950, n° 8). » Dans un
ancien document, on peut lire : « La
seule ambition, le seul désir de
l’Opus Dei et de chacun de ses



enfants est de servir l’Église comme
elle veut être servie, dans la vocation
spécifique que le Seigneur nous a
accordée (Lettre, 31 mai 1943, n° 1). »

Cette force, cette loyauté, cette foi,
cette joyeuse disponibilité sans
réserve et sans marchandage, sont
possibles lorsqu’on a trouvé le Christ.
Voilà le secret que mgr Josémaria
Escriva de Balaguer a proclamé aux
quatre vents, toute sa vie durant : «
Un secret. — Un secret à crier sur les
toits : ces crises mondiales sont des
crises de saints.

— Dieu veut une poignée d’hommes “
à Lui ” dans chaque activité
humaine. — Après quoi… pax Christi
in regno Christi — la paix du Christ
dans le règne du Christ (Chemin,
n°301). »

Un secret à crier sur les toits

Pour répandre cet appel, le Seigneur
s’est servi d’un prêtre qui n’a jamais



rien enseigné qu’il n’ait auparavant
vécu lui-même, à l’exemple du Christ
qui coepit facere et docere (Ac 1, 1).
Dieu, en sa miséricorde
bienveillante, a voulu faire voir à
notre fondateur, déjà ici-bas, la
merveilleuse fécondité de la semence
plantée, par son intermédiaire, le 2
octobre 1928 : l’Opus Dei s’est
répandu partout dans le monde, des
millions de personnes des races les
plus différentes, des plus diverses
origines, se s’ont approchées de «
Jésus qui passe » grâce à la catéchèse
orale ou écrite du Père et au travail
de ses enfants sur les cinq
continents ; des personnalités de la
vie civile et culturelle apprécient les
répercussions sociales du travail
spirituel promu par mgr Josémaria
Escriva de Balaguer ; des théologiens
étudient ces richesses doctrinales ;
des évêques expriment leur
reconnaissance pour les fruits de vie
chrétienne qu’ils recueillent dans
leurs diocèses à travers le travail



apostolique de l’Opus Dei. Cette
gratitude découle de toutes les
expressions de condoléance que j’ai
reçues ces mois-ci. J’ai été réconforté
et ému par tant de participation et
tant d’affection, me faisant voir
l’universalité des trésors de grâce
que le Seigneur veut distribuer aux
hommes à travers l’Opus Dei. J’ai
trouvé partout des résolutions de
renouvellement intérieur, de
dévouement apostolique, de fidélité à
l’Église ; et j’ai compris que beaucoup
de personnes qui ne sont souvent pas
chrétiennes, ont saisi l’éclat de
l’amour du Christ à la chaleur de leur
collaboration aux activités
apostoliques de l’Opus Dei.

Ce panorama, immense déjà,
confirme que le champ ensemencé
par mgr Josémaria Escriva de
Balaguer est en plein essor et qu’il
donnera du fruit tout au long des
siècles, tant qu’il y aura, sur terre,
des hommes au travail et voulant se



sanctifier avec ce travail, sanctifier
les autres avec leur travail.
Cependant, cet homme de Dieu, à la
veille de ses noces d’or sacerdotales,
le 27 mars de l’an dernier, nous
confiait : « Au bout de cinquante ans,
je suis comme un enfant balbutiant.
Je commence et recommence, chaque
jour. Et ce sera ainsi jusqu’au terme
des jours qui me restent : toujours
recommencer. Le Seigneur le veut
ainsi, afin qu’il n’y ait pas de motifs
d’orgueil chez aucun de nous, ni de
sotte vanité. Nous devons être aux
petits soins avec Lui, attachés à sa
parole, l’oreille attentive, la volonté
tendue, prête à suivre ses divines
inspirations (Méditation, Consommés
dans l’unité, 27 mars 1975, AGP, séc.
RHF 20.164, pages 809-810). »

Appelé à être le successeur d’un si
grand fondateur, je me sentirais
écrasé si je ne me savais choisi par le
Seigneur qui prend celui qui n’a
aucune valeur, pour que la force de



son amour soit plus éclatante encore
(Cf. 1 Co 1, 27-29). Notre fondateur
nous a légué un esprit qui est « non
seulement dessiné, mais sculpté ». Le
26 juin 1975 l’époque de la fidélité et
de la continuité a commencé pour
l’Opus Dei, sous la protection
aimante d’un Père, qui a ouvert à
tous les hommes « les chemins divins
de la terre ».

L’Osservatore Romano, 4 juillet
1976.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/lheritage-dun-
fondateur/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/lheritage-dun-fondateur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lheritage-dun-fondateur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lheritage-dun-fondateur/

	L’héritage d’un fondateur

