
opusdei.org

L'euthanasie en
questions, version
intégrale

Nous reproduisons l'interview
de Mgr Jacques Suaudeau,
membre de l'Académie
Pontificale pour la Vie, avec
l'aimable autorisation de
l'Agence de Presse zenit.org Elle
est proposée ici dans son
intégralité.

31/03/2008

ROME, Mardi 4 mars 2008
(ZENIT.org) - « On parle beaucoup de

https://www.zenit.org/


l'euthanasie », mais « on ne sait pas
toujours très bien » ce dont il s'agit,
fait observer Mgr Suaudeau dans cet
entretien.

« Euthanasie, déshumanisation de la
mort et fuite de l'engagement
personnel face à la mort » : c'est le
titre d'un rapport établi par
Marguerite A. Peeters, rédactrice en
chef de l' « Interactive Information
Services », un service d'information
spécialisé dans l'étude de la
mondialisation, de ses concepts-clefs
et de ses mécanismes opérationnels
(cf. IIS 274, du 25 février 2008).

Dans cet entretien, qui fait partie du
rapport, M. Peeters rencontre Mgr
Jacques Suaudeau, de l'Académie
Pontificale pour la Vie (APV), à
l'occasion de la 14ème assemblée
générale qui a eu lieu au Vatican les
25 et 26 février autour des problèmes
de fin de vie : « Auprès du malade
incurable et du mourant :



orientations éthiques et opératoires
».

« ‘Douleur', ‘souffrance' et ‘mort' font
partie de ces réalités universellement
humaines que la culture occidentale
actuelle en cours de mondialisation
cherche à dénier, souligne M.
Peeters. L'euthanasie ‘fait la mort à la
mort'. Elle exprime la tentative
d'échapper à la lucidité nécessaire
aux derniers moments de la vie pour
vivre sa mort humainement -
autrement dit, l'ultime fuite de
l'engagement personnel ».

Marguerite A. Peeters a demandé à
Mgr Suaudeau de rappeler
l'enseignement de l'Eglise catholique
sur l'euthanasie.

Marguerite A. Peeters -
Commençons par une définition :
qu'est-ce que l'euthanasie ? Mgr J.
Suaudeau - On parle beaucoup de
l'euthanasie ces temps derniers. Et
comme tous ces thèrmes dont on



parle beaucoup, on ne sait pas
toujours très bien à quoi il se réfère.
Ce mot a une histoire. Il a été forgé
par Francis Bacon au 17ème siècle,
qui a utilisé les deux paroles
grecques « eu- » et « thanatos » pour
désigner une « mort facile et douce ».
Depuis lors, le mot bien sûr a pris
une autre signification et s'est élargi.
Si on essaye de donner une définition
complète, on pourrait dire que par le
terme d'euthanasie on entendrait «
l'acte de supprimer délibérément la
vie d'un malade incurable pour
mettre fin à ses souffrances ; ou bien
encore pour éviter la prolongation
d'une vie pénible ; ou encore pour
mettre fin à une vie estimée non
digne d'une personne humaine, et
tout cela pour un motif de pitié ».
Moyennant quoi, cette définition a
comporté quelques sous-définitions :
des mots s'y sont rajoutés,
compliquant ainsi les choses. Par
exemple, on parle souvent



d'euthanasieactive ou passive, ou
même d'euthanasie indirecte.

Marguerite A. Peeters - Qu'entend-
t-on par ces expressions ? Mgr J.
Suaudeau - L'euthanasie active serait
l'acte de donner directement la mort,
par exemple par une injection létale.
L'euthanasie passive serait l'acte de
laisser le patient mourir en fonction
de l'évolution de sa propre maladie.
C'est une très mauvaise distinction,
qu'il ne faut pas utiliser d'ailleurs.
Car entre le fait de laisser une
maladie à son cours en évitant de
donner des soins jugés désormais
inutiles ou même pénibles, et le fait
de donner directement la mort, il y a
un abîme.

Marguerite A. Peeters -
L'euthanasie se définit donc
comme l'acte de donner la mort ?
Mgr J. Suaudeau - Oui, et cet acte
peut être direct (par exemple
injection d'un produit intraveineux)



ou indirect (par exemple arrêt de
l'alimentation, ou arrêt du
respirateur). Mais il est, dans les
deux cas, animé d'une volonté de
donner la mort. Le reste, ce n'est pas
de l'euthanasie : le laisser mourir, où
on laisse la personne mourir en paix
sans la charger de traitements
inutiles, n'est pas euthanasie.

Marguerite A. Peeters - Et
l'euthanasie indirecte ? Mgr J.
Suaudeau - L'expression ne signifie
rien : le moyen peut être plus ou
moins direct. Ce qui compte, c'est
l'intention. L'euthanasie est toujours
active ; s'il y a des moyens plus ou
moins directs, l'euthanasie se définit
par une volonté de donner la mort :
c'est un homicide.

Marguerite A. Peeters - Qui est
l'acteur de l'euthanasie : le patient
ou le médecin ? Mgr J. Suaudeau -
Dans l'euthanasie elle-même, l'acteur
est en principe quelqu'un d'autre qui



agit par motif de pitié. Plus
récemment s'est adjoint la notion de 
suicide assisté. On distingue
l'euthanasie du suicide, où c'est la
personne elle-même qui met fin à ses
jours. Mais il y a des cas où la
personne ne peut pas mettre fin à ses
jours, quel que soit son désir, parce
qu'elle en est incapable
mécaniquement : elle est paralysée,
trop faible, ou elle n'a pas la drogue.
Et alors elle va demander l'aide d'un
tiers pour lui porter le moyen létal de
se tuer. Quand on a introduit cette
notion de suicide assisté, c'était la
personne à qui on procurait un
barbiturique qui prenait elle-même
le barbiturique. Mais le concept s'est
élargi aux cas où les gens vont à une
maison où on les fera mourir. C'est
leur volonté, mais pratiquement, la
majeure partie du travail est faite
par des tiers. Il s'agit donc là d'une
certaine perversion du terme. Alors
que l'euthanasie n'est permise
vraiment qu'en Hollande et en



Belgique, le suicide assisté se
pratique aussi dans l'état d'Origon
(USA) et en Suisse.

Marguerite A. Peeters -
L'euthanasie est-elle toujours
appelée par son nom ? Ne parle-t-
on pas aussi, par exemple, de «
mort médicalement assistée » pour
désigner la même réalité
euthanasique ? Mgr J. Suaudeau - Il
existe une constellation de termes
plus ou moins abusifs pour « adoucir
» le terme d'euthanasie. Les partisans
de l'euthanasie n'aiment pas trop
utiliser ce terme, marqué de toute
une connotation. Ils utilisent
facilement des euphémismes et un
langage technique, par exemple «
arrêt de nutrition par sonde » ou «
arrêt d'une alimentation -
hydratation » pour cacher une réalité
euthanasique. Mais à partir du
moment où on arrête de nourrir
quelqu'un, il meurt, et c'est une
euthanasie. On va encore parler d'«



analgésie en fin de vie » pour
désigner l'injection de produits qui
sont effectivement analgésiques et
anesthésiques, mais qui sont
vraiment désignés à donner la mort.
Et c'est en particulier le cas des
personnes âgées en hôpitaux dont on
termine le cours vital par une
administration de barbiturique ou
une perfusion ; et après on informe
la famille : « votre grand père est
mort cette nuit » ; c'est une
euthanasie. Le pire des abus, c'est
l'emploi du terme « soins palliatifs »
pour désigner justement ces
terminaisons accélérées de vie par
injection. Dans certains cas, certains
analgésiques destinés à supprimer la
douleur peuvent déprimer le
myocarde et entraîner la mort. Dans
les soins palliatifs, il arrive qu'on
prenne le prétexte de supprimer la
douleur pour justifier l'euthanasie
par produits analgésiques. Donc
voilà un peu la myriade de ces
termes qui servent à adoucir la



pilule, pour ne pas employer le terme
d'« euthanasie ».

Marguerite A. Peeters - Et quand
n'y a-t-il pas euthanasie ? Mgr J.
Suaudeau - Il faut que ce soit bien
clair. Car les gens se font avoir,
lorsqu'on leur parle de compassion
et de souffrances inutiles. Or, sans
faire d'euthanasie, nous pouvons
faire beaucoup de choses pour
adoucir la dureté de la mort. N'est
pas euthanasie le fait d'interrompre
une réanimation en état, par
exemple, de mort cérébrale, quand il
n'y a aucune raison de continuer une
réanimation : on sait très bien que la
personne est morte. De même, on
n'euthanasie pas quand on laisse
mourir en paix une personne
atteinte d'un cancer et qu'on ne va
plus lui donner de chimio parce qu'il
n'y a aucune raison - cela va peut-
être prolonger un peu sa vie mais
dans des souffrances. Et donc on la
laisse tranquille, on la renvoie chez



elle où elle pourra mourir dans sa
famille. Ou encore, on n'euthanasie
pas si on laisse mourir une personne
en état végétatif prolongé, non pas en
supprimant l'alimentation, mais
simplement par exemple si une
infection pulmonaire survient et
qu'on ne fait pas de grands efforts
pour lui donner des antibiotiques : la
personne mourra, mais sa mort ne
sera pas provoquée. Ou encore n'est
pas euthanasie la non-réanimation
d'un enfant très handicapé à la
naissance, par exemple d'un
encéphale, qui pourrait vivre
quelques heures ou quelques jours.

Marguerite A. Peeters - Nos
contemporains ont-ils la
conscience suffisamment bien
formée pour distinguer la
frontière entre ce qui est
euthanasie et ce qui ne l'est pas, et
savoir aussi discerner ce qui est
acharnement thérapeutique ? Mgr
J. Suaudeau - Justement, les gens ne



sont pas accoutumés. A cause de
cette notion de souffrance inutile et
d'une certaine compassion, les gens
ne voient pas que derrière les soins
palliatifs se cache en réalité en fait
une volonté délibérée d'euthanasie
qui ne respecte pas le malade. Et
l'acharnement thérapeutique a fait
son œuvre dans l'imaginaire. C'est un
terme très français d'ailleurs, car en
anglais on parle d'un « excès de
traitement ». L'acharnement
thérapeutique évoque l'idée de ce
médecin terrible qui veut à tout prix
maintenir en vie son malade en le
faisant souffrir... Mais aujourd'hui,
les médecins évitent l'acharnement
thérapeutique. C'est tout à fait par
hasard qu'un malade qui doit mourir
soit prolongé par erreur ou pour
d'autres raisons. En général, les
médecins ont bien appris leur leçon.
Ils auraient plutôt tendance à l'autre
pôle.



Marguerite A. Peeters - Pouvez-
vous brièvement nous rappeler
l'histoire de l'euthanasie ? Mgr J.
Suaudeau - L'histoire de l'euthanasie
nous explique bien des choses. Il n'y
a rien de nouveau. Ce n'est vraiment
pas un progrès. L'euthanasie a
toujours existé, depuis la haute
antiquité, en particulier dans le
paganisme : on quittait cette vie
quand on estimait qu'elle n'était plus
digne. Les romains étaient
spécialistes de l'affaire. Quand ils
avaient des problèmes politiques ou
quand l'ennemi se rapprochait, ils
estimaient que le moment était venu
et on donnait la mort. C'était une
pratique qu'on considérait comme
bonne - une mort digne. Mais déjà
dans l'antiquité, le parti opposé
existait aussi. Par exemple,
Hippocrate ou Pythagore estimaient
lâche le fait de se donner la mort et
de se soustraire à son sort humain.
Cicéron prenait très au sérieux les
affaires humaines ; il considérait que



la providence nous avait mis dans
telle ou telle position et il fallait
accomplir ce trajet vital qui nous
avait été fixé par les dieux. Dans le
songe de Scipion, qui pensait se
donner la mort, Cicéron a cette très
belle phrase : « vous, toutes les
personnes droites, vous devez
conserver votre vie, vous ne devez
pas en disposer sans le
commandement de celui qui vous l'a
donnée en sorte que vous ne
paraissiez pas vous soustraire à
l'office humain où Dieu vous a placé.
» Déjà à cette époque donc, existait le
point de vue qu'on ne pouvait pas
fuir ses responsabilités. L'avènement
du christianisme a tout changé, bien
sûr, car il ouvrait une porte derrière
ce désespoir de la mort et disait
qu'au-delà de la mort il y avait la
possibilité de la vraie vie, complète,
de bonheur en Dieu, et que la mort
en elle-même était un moment très
important de la vie dans lequel on
pouvait régler ses affaires et qu'il



fallait affronter cette mort avec
dignité et la confiance du chrétien.
Avec l'abandon progressif de la
pratique religieuse, le doute sur
beaucoup de choses, la situation s'est
de nouveau dégradée au 19ème
siècle. Puis on arrive au nazisme.
Avant guerre, l'eugénisme portait
déjà avec lui les notions de la
possibilité de l'avortement,
d'éliminer les handicapés et ainsi de
suite. Mais on n'en prenait pas bien
conscience. Et le nazisme, en portant
cet eugénisme à son pinacle, a
montré le résultat, avec sa fameuse
campagne de l'opération « Aktion T 4
euthanasia » qui visait à éliminer
toutes les bouches inutiles.
L'opération T 4 a fait, d'après les
estimations, environ 200.000
victimes. Du coup, le mouvement en
faveur de l'euthanasie, qui était assez
virulent avant la deuxième guerre
mondiale, s'est tu : on ne pouvait
plus reprendre ce mot, avec
l'étiquette nazie qui lui était



attachée. Le mouvement pour
l'avortement a pris la relève. La
légalisation de l'avortement est
passée d'abord. Quand on a
commencé à voir que les actes des
nazis étaient un peu oubliés, que
l'aura négative de l'euthanasie
commençait à s'estomper, que les
nouvelles générations n'en avaient
plus conscience, alors de nouveau le
mouvement pour l'euthanasie a
repris de l'activité.

Marguerite A. Peeters - Il s'agit,
dites-vous, d'un « mouvement » ?
Mgr J. Suaudeau - C'est un
mouvement international qui s'allie
tout à fait avec le mouvement
eugénique. Il a avancé par étapes. La
première a été celle du « meurtre par
pitié », par compassion. Car les mots
ont changé : au début, on parle de «
meurtre par pitié ». Cette étape se
marque par une série de jugements
dans lesquels des individus, qui
avaient en général supprimé des



enfants handicapés, ont été jugés et
puis finalement relaxés : en Belgique
en 1962, un cas a fait beaucoup
parler de lui et a été suivi d'une
dizaine de cas, en particulier en Italie
et en France, de gens qui ont fait
l'euthanasie pour des raisons de «
compassion ». Puis vient la deuxième
étape, celle de l'introduction de
nouveaux mots et comme
l'expression de « mourir avec dignité
». L'accent n'est plus mis sur
l'altruisme, mais sur la « dignité » -
un concept très vague. En 1974, trois
prix nobels (Jacques Monod, Georges
Thompson et Linus Pauling) signent
un manifeste en faveur de
l'euthanasie. Le manifeste dit : nous
croyons dans la dignité de l'individu ;
il faut que l'individu puisse être libre
de décider de son sort. Et après la
dignité, vient la troisième étape, celle
où on est maintenant, celle du droit :
j'ai le droit de me donner la mort ;
choisir ma mort fait partie de ma
liberté individuelle. Et pourquoi est-



ce tout à fait actuel ? Parce que la
culture actuelle de consommation ne
« vend » que des vies jeunes, en
bonne santé. Tout ce qui peut
atteindre à cette image, les
difficultés, la souffrance sont
considérés comme négatif et à
rejeter. Et la mort, en particulier, on
ne veut plus en parler. La mort est
cachée à l'hôpital. Tout obstacle à ma
propre volonté devient
insurmontable. On n'a plus la notion
de la dignité de la personne humaine
quand elle affronte des obstacles.
Non ! Au contraire, tout va dans le
sens de la facilité, de me faire un
plaisir hédoniste. C'est très persuasif.
Ce qui a été perdu, c'est le caractère
sacré de la vie et le fait que l'homme,
en luttant, est vraiment homme : il
s'accomplit lui-même dans la lutte.

Marguerite A. Peeters - L'absence
de la mort de la culture
occidentale actuelle est, de fait,
frappante. Mgr J. Suaudeau -



L'euthanasie est beaucoup plus
admise aujourd'hui en Occident
parce que la vision de la mort a
changé. Philippe Ariès, dans son livre
« L'Histoire de la Mort en Occident,
du Moyen-Age à nos jours » explique
cette lente évolution. On est parti de
la mort intégrée, de la mort prise en
charge, du travail de deuil en société
tel qu'il se fait encore aujourd'hui en
Afrique par exemple. La personne
n'est pas seule à confronter la mort
de la personne chère : sa famille la
revit, les voisins vont prendre place,
on va faire un bon repas et affronter
ensemble cette mort et faire le travail
de deuil. Au Moyen-Age, la mort était
fréquente, elle survenait de tous les
côtés, on mourait jeune et on savait
qu'il fallait se préparer à la mort,
qu'elle faisait partie de la vie. Cette
familiarité avec la mort faisait qu'elle
n'était plus crainte. Aujourd'hui au
contraire, avec la prolongation de la
vie, le fait est qu'on tend de plus en
plus à la cacher... Même avant



guerre, des cortèges funèbres
parcouraient les rues. Aujourd'hui, la
célébration se fait très souvent de
façon intime au cimetière et de
manière tout à fait cachée. La mort
est devenue le non-dit, celle dont on
ne peut pas dire le nom,
l'innommable. Ce serait
pratiquement un mot
pornographique. L'antique interdit
vient sur ce mot.

Marguerite A. Peeters - Et on est
souvent seul au moment de la mort
aujourd'hui. Mgr J. Suaudeau - La
famille s'est dégradée, ou réduite au
niveau nucléaire ; elle existe plus ou
moins ; on parle de familles
recomposées. Très souvent, les
personnes âgées qui n'ont pas eu
d'enfants meurent seules à l'hôpital,
dans le dénuement le plus total, et
sans assistance spirituelle. C'est la
déshumanisation de la mort, et c'est
effectivement terrible. Autre
élément : la culture du rationnel et



de l'efficacité. On veut prévoir, tout
dominer, tout manipuler, calculer,
être maître de soi, alors que la mort,
elle rit de nos calculs : elle est
imprévisible, par définition. Et ce
désir d'être maître s'accompagne
d'une perte du sens de la dignité de
la vie humaine. On le voit dans
l'avortement, la manipulation des
embryons, partout. La culture
actuelle dénie que la mort ne nous
appartient pas, qu'on ne peut même
pas la définir, que la vie nous est
donnée et que nous ne la fabriquons
pas.

Marguerite A. Peeters - Le
phénomène de l'euthanasie est-il
en train de s'accélérer et de se
répandre ? Mgr J. Suaudeau - Oui,
logiquement il ne peut que se
diffuser toujours, tant que nous
serons dans la culture néo-libérale,
qui n'a pas l'air de vouloir
s'interrompre. On perd de plus en
plus contact avec le réel. Avant, les



gens vivaient le plus souvent à la
campagne, en contact avec la terre,
les difficultés. Aujourd'hui on vit
dans un monde plus ou moins fictif,
où le computer a pris la place de la
réalité. Les jeunes aujourd'hui, avec
en plus les difficultés familiales, ne
sont pas formés à la vie ; ils sont très
fragiles et ils tentent de fuir dans un
monde de rêve. Ces facteurs ne
feront que renforcer cette tendance à
la fuite : à la fuite devant la réalité
qui est la mort, fuite qui se traduit
par l'euthanasie.

Marguerite A. Peeters -
L'euthanasie n'est légale qu'en
Belgique et en Hollande. Que se
passe-t-il là où elle n'est pas
légale ? Mgr J. Suaudeau - Elle est
pratiquée partout en Occident, par
exemple en France dans les
hôpitaux, depuis très longtemps. Et
c'est vrai, un abîme sépare la
pratique et la reconnaissance légale.
Le vol est pratiqué, le meurtre est



pratiqué, l'euthanasie est pratiquée :
ce ne sont pas développements
nouveaux. Mais que l'euthanasie
pratiquée par certains médecins
devienne encadrée par la loi, on
saute vraiment une étape ! Il faut
bien se rendre compte qu'il existe un
mouvement en faveur de
l'euthanasie, un mouvement mondial
assez bien organisé et qui est
toujours sur la vigilance, recherchant
le pays où une certaine fragilité
permet d'attaquer.

Marguerite A. Peeters - Qui fait
partie de ce mouvement ? Mgr J.
Suaudeau - Il porte différents noms
selon les pays et comprend des
médecins, des juristes connus...
Mentionnons les grandes vedettes,
tels le docteur Jack Kevorkian («
doctor death » aux USA) ou Philip
Nitschke en Australie, fondateur de
l'organisation Exit. Dans tous les
pays, il existe des organisations et
des sites Internet en faveur de



l'euthanasie, sur lesquels on peut
trouver des noms : les promoteurs de
l'euthanasie ne se cachent pas.

Marguerite A. Peeters - Le lobby
pour l'euthanasie est-il organisé au
niveau mondial, comme les autres
lobbies ? Mgr J. Suaudeau - Les
lobbies sont en relation les uns avec
les autres. Mais disons que
finalement, l'euthanasie est tellement
portée par la culture que les lobbies
n'ont qu'à accentuer ce qui est déjà
présent. Comme l'avortement qui
était porté par la culture, la politique
des lobbies est toujours de prendre
un cas limite difficile (il y en a
toujours) pour généraliser. Le cas de
Vincent Humbert en France, devenu
tétraplégique à la suite d'un accident
de la route, qui a écrit au Président,
est exemplaire à ce propos.

Marguerite A. Peeters - Parlons de
la géographie du phénomène de
l'euthanasie : peut-on dire qu'il



s'agit d'un phénomène occidental ?
Ou est-il présent sur d'autres
continents ? Mgr J. Suaudeau - Sous
une forme différente, car dans
certains pays non occidentaux il
existe une tradition au suicide,
comme au Japon. Mais ce qui
inquiète le Japon aujourd'hui, c'est
l'augmentation du nombre de
suicides, en particulier chez les
jeunes, qui traduit un aspect
beaucoup plus moderne lié à la perte
d'espoir. Quand la vie de l'homme est
réellement menacée et quand les
circonstances de la vie sont dures, les
gens ne se suicident pas et ils ne
pensent pas à l'euthanasie. Durant la
guerre mondiale, le nombre de
suicides a fortement diminué... A
partir du moment où vous avez une
menace sur votre vie, vous avez
l'instinct vital, vous sentez ce qu'est
la valeur de la vie et vous résistez.
L'euthanasie naît dans des situations
« douces », où les difficultés sont
finalement inexistantes et où les gens



ont perdu le sens de l'espérance et
misent tout sur le matériel, sur le
présent. Elle est liée à une certaine
déshumanisation. Le mouvement se
donne des allures philosophiques en
parlant d'autonomie, mais justement
il sort de la tradition philosophique,
qui confronte ce qu'est l'homme,
l'anthropologie. Le mouvement
euthanasique refuse la réalité, la
souffrance, la mort. Il fait la mort à la
mort.

Marguerite A. Peeters - La
postmodernité se définit elle-
même comme anti-philosophique.
Mgr J. Suaudeau - Oui, il ne faut pas
penser, surtout éviter de penser. Il ne
faut pas nommer le nom « mort »,
bien sûr. Mais la personne humaine
qui se trouve dans une situation
difficile a besoin d'une aide. La
réponse de l'Eglise catholique à
l'euthanasie est de dire que la
personne en fin de vie doit être aidée
humainement.



Marguerite A. Peeters - N'est-ce pas
ce que proposent les soins
palliatifs ? Mais vous sembliez dire
qu'ils ont parfois été pris en otage.
Mgr J. Suaudeau - L'initiative des
soins palliatifs est excellente. Mais il
faut quand même être conscient d'un
danger, qui consiste à dire : on a
organisé les soins palliatifs et donc
on n'a plus à s'occuper de la
personne mourante, car l'Etat la
prend en charge. Non ! L'assistance
au malade, au mourant, doit
concerner tout le monde. On ne peut
déléguer cette tâche à travers les
soins palliatifs. Les soins palliatifs ne
sont pas une panacée. La mort
idéale, c'est en effet la mort chez soi,
dans sa famille, avec
l'accompagnement spirituel et
humain correspondant. On peut
souffrir, mais la souffrance est bien
moindre quand vous avez vos
enfants à côté de vous. Les soins
palliatifs concernent justement les
cas où il n'y a plus de famille, où les



soins utilisés sont tels qu'il faut une
hospitalisation. Mais le risque est
encore de résoudre une question
humaine par un aspect technique. Si
dans les soins palliatifs, fait défaut
une bonne organisation de
l'assistance à la mort
psychologiquement, les soins
palliatifs deviennent des mouroirs.
Le gouvernement français et les
autorités en sont très conscientes ; on
voit la nécessité de former les
infirmières spécialement à
l'accompagnement en fin de vie. Il
faut dire que le modèle est anglo-
saxon. Depuis très longtemps, Cecilia
Saunders qui nous a ouvert la voie,
avec les hospices et le système
profitait dans les pays anglo-saxons
du bénévolat, qui n'existe pas par
exemple en France, où les bénévoles
ne sont pas admis. Les bénévoles
s'occupent des soins de corps, ce qui
libère le personnel infirmier formé à
cela de faire un véritable



accompagnement du mourant :
jusqu'à la mort, accompagner la vie.

Marguerite A. Peeters - Et d'un
point de vue spirituel, que peut-on
dire sur l'importance des derniers
instants de vie ? Mgr J. Suaudeau -
La question est très juste. Pie XII a
été très novateur. Il a souligné qu'il
n'était pas du tout obligatoire de
souffrir ses souffrances jusqu'au
bout. C'est tout à fait bien pour le
chrétien de vouloir faire face à sa
souffrance sur l'exemple du Christ en
communion avec la souffrance du
monde et pour aider les autres, mais
ce n'est pas obligatoire de parcourir
ce chemin. De même le martyre n'est
jamais obligatoire. On ne demande
pas l'héroïsme aux gens. D'un autre
côté, l'Eglise insiste sur la nécessité
d'un certain moment de lucidité :
qu'on laisse au mourant au moins
une certaine conscience pour que le
malade puisse vivre sa mort. Le
travail à faire pour vivre sa mort



humainement doit être respecté :
faire face à sa mort, se préparer,
régler ses dernières affaires, faire
une réconciliation avec un enfant qui
vient de loin, penser, méditer, voir
cette mort, voir sa vie, et se préparer
à cet au-delà. Il faut donc qu'on
puisse ménager au malade des
moments de non-douleur, de non-
souffrance et de lucidité pour que le
malade soit relativement libre et que
ces derniers moments, il ne souffre
plus. Quand vous souffrez, vous
n'êtes pas libres : vous êtes sous la
domination de la douleur et ne
pouvez plus penser. Or la tendance
aujourd'hui est de voler la mort aux
personnes âgées en particulier, par la
pratique d'analgésie terminale. On
dit : la personne souffre, on va lui
donner un petit produit pour calmer
sa douleur. Mais on ne ménage plus
la phase de lucidité et de conscience
qui lui est nécessaire.



Marguerite A. Peeters -
L'euthanasie est un fruit de la
culture mondiale de la « qualité de
la vie », qui a tendance à rejeter
douleur, souffrance et mort. Mais
ce rejet est-il uniquement le
résultat d'un processus de
sécularisation qui s'oppose au
mystère de la rédemption par la
croix du Christ, ou pourrait-il être
aussi une saine réaction contre le
dolorisme d'une culture qui a
longtemps été marquée par le
jansénisme ? Quelle est la juste
attitude face à la souffrance ? Mgr
J. Suaudeau - Le jansénisme est
quelque chose qui est bien passé
aujourd'hui, mais on y revient
toujours. C'est vrai que sous
l'influence du protestantisme et du
jansénisme, il y avait l'idée qu'il
fallait souffrir pour expier ses
péchés. C'est une déviation. La
souffrance, les épreuves font partie
de la vie ; en les endossant au nom
du Seigneur, on peut non seulement



soi-même un peu se réconcilier au
travers de cette souffrance assumée
avec le Seigneur, mais surtout on
peut indirectement au travers de la
grâce donner un certain appui
spirituel à d'autres personnes : c'est
la communion des saints. La
personne qui assume sa souffrance,
non pas pour le plaisir de souffrir
mais dans cette vue de suivre les pas
du Christ et dans la rédemption
participée, fait une démarche tout à
fait valable : non pas le désir de la
souffrance pour la souffrance - la
souffrance est un mal - mais un désir
d'assumer cette souffrance pour une
valeur plus haute, qui est celle de la
rédemption du monde. L'Eglise est
très prudente là-dessus. Il peut y
avoir des excès, parfois une certaine
pathologie psychiatrique assez
curieuse, dans la recherche de la
souffrance. Mais il existe parfois
aussi certaines personnes qui se
croient plus fortes qu'elles ne le sont.
Elles vont refuser un analgésique et



puis elles vont terriblement souffrir.
Et du coup, elles peuvent même
éventuellement demander
l'euthanasie. Donc, ne pas se
surestimer. Accepter les antalgiques
qu'on vous donne, accepter le
traitement. Et de toute façon,
l'épreuve de la mort, vous l'aurez.
Pas de dolorisme, pas de recherche
de la souffrance pour la souffrance,
vouloir vivre sa mort tout à fait

Marguerite A. Peeters - Dans le
rapport médecin-patient, la
décision d'euthanasie est-elle prise
de manière « consensuelle » ? Mgr
J. Suaudeau - Dans la pratique de
l'euthanasie, dans les deux pays où
l'euthanasie est acceptée,
l'euthanasie, ou le suicide assisté
plutôt, est pratiqué par le médecin.
Là il y a toute une question du
rapport médecin-patient. Dans des
pays comme le Canada ou l'Espagne,
le médecin doit se plier à la volonté
du patient : on y reconnaît le



caractère contraignant, par exemple,
des directives anticipées. En France,
on en reconnaît la valeur, mais
relative, car on sait très bien que les
gens changent d'avis : ce n'est pas ce
qu'ils ont écrit un jour qui est valable
le lendemain. Dans ces cas-là, le
médecin devrait se transformer en
exécutant. Pratiquement, le malade
demande à mourir, et le médecin
devrait aller chercher le barbiturique
et le lui donner.

Marguerite A. Peeters - Un contrat
pervers donc ? Mgr J. Suaudeau -
La relation entre le médecin et le
malade devrait aller au-delà du
contrat et être une relation de
confiance réciproque, et une relation
dans laquelle le médecin aussi pose
ses conditions d'emblée, en tant que
médecin. Le médecin ne peut pas
donner la mort : c'est le serment
d'Hippocrate. C'est bien pour cela
qu'on veut aujourd'hui changer les
choses. Le médecin est fait pour la



vie. Il n'est pas obligé de maintenir la
vie à tout prix, mais il ne peut pas
donner la mort. Par exemple, il y a
eu toute une discussion pour utiliser
des médecins pour faire des
injections létales dans les exécutions
aux Etats-Unis. L'association des
médecins s'est élevée contre cette
pratique : le médecin ne peut pas
participer à une exécution telle
quelle. Il n'y a pas droit, du fait de sa
vocation médicale. Il faut que les
choses soient claires. Vis-à-vis de
l'état, cela fait partie des objections
de conscience. Justement de ce point
de vue-là, les médecins ont bien
signifié qu'ils ne peuvent pas donner
la mort à cause même de leur
vocation de médecin. D'ailleurs, la
possibilité que les médecins donnent
la mort, c'est très grave, car du coup,
un doute terrible s'installe chez les
gens et qui existe déjà chez certaines
personnes âgées : je vais à l'hôpital,
mais qu'est-ce qui va se passer à
l'hôpital ? Est-ce que je peux



vraiment avoir confiance dans les
infirmières, dans les médecins ? Est-
ce qu'on ne va pas mettre sans ma
volonté quelque injection
tranquillisante ? La rupture de la
relation de confiance est terrible
dans le domaine médical.

Marguerite A. Peeters - Pouvez-
vous donner une idée de la
proportion de la pratique de
l'euthanasie en Occident ? Mgr J.
Suaudeau - Les chiffres sont très
difficiles à joindre, parce que
justement ce n'est pas comptabilisé.
Dans les pays où l'euthanasie n'est
pas permise, on ne le dit pas. Mais
disons que si on regarde les chiffres
hollandais, il s'agit de quelques
milliers par année. Il semble que les
chiffres réels dépassent les chiffres
déclarés. Dans un pays comme la
France, on pourrait peut-être arriver
un chiffre comme 5.000, ou à la
limite 10.000. Je ne pense pas que les
chiffres dépassent cela. Car malgré



tout, la plupart des gens meurent
chez eux, dans des conditions
normales, dans des évolutions de
pathologies où il n'y a pas de raisons
d'accélérer. L'euthanasie concerne
certains patients et ne peut pas
s'appliquer à tous : cela réduit
obligatoirement le nombre de cas. Le
chiffre d'« interruptions médicales de
grossesse » donné par l'Agence de la
Biomédecine dans son rapport 2006
est de 6.441 pour l'année 2005, alors
que le dernier chiffre d'avortements
(IVG uniquement) en France donné
par l'INED est de 206.300 pour la
même année. On aura ce même
phénomène pour l'euthanasie. On
aura un certain nombre, qui n'est pas
négligeable, mais c'est quand même
un nombre limité, car malgré tout, la
plupart des médecins s'y refusent. En
Hollande, on a quand même des
difficultés à trouver des médecins
qui la pratiquent.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/leuthanasie-en-
questions-version-integrale/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/leuthanasie-en-questions-version-integrale/
https://opusdei.org/fr-ch/article/leuthanasie-en-questions-version-integrale/
https://opusdei.org/fr-ch/article/leuthanasie-en-questions-version-integrale/

	L'euthanasie en questions, version intégrale

