
opusdei.org

Lettre du Prélat
(mars 2008)

Le carême déjà bien avancé est
au centre de cette lettre. A
l’approche de la Semaine
Sainte, le Prélat nous invite à
aimer Dieu et les autres avec un
effort renouvelé, comme celui
des athlètes lorsqu'ils
approchent du but.

16/03/2008

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !



Il y a deux semaines, j’ai eu la joie de
passer quarante-huit heures en
Hollande. Comme toujours dans ces
voyages rapides — comme dans les
longs voyages —, j’ai rendu grâce au
Seigneur car l’unité de l'Opus Dei est
tangible : « cor unum et anima una »
(Ac. 4, 32 (Vulg.)), nous sommes un
cœur et une âme tout en étant
différents. Saint Josémaria qui a prié
pour cette diversité existe dès les
débuts de l’Œuvre multipliait les
actions de grâce en voyant que cela
se produisait et en constatant aussi
que cette variété permettait une
unité plus forte, plus joyeuse.

Nous approchons de la Semaine
Sainte et de Pâques. La moitié du
carême s’est déjà écoulée et il est
urgent que nous pressions le pas.
Dans les courses, les athlètes
redoublent d’effort lorsqu’ils
approchent du but. Si jusque-là ils
avaient réservé leurs forces, ils les
dépensent maintenant



généreusement, avec l’espoir de
réaliser une belle performance ou
même de gagner la course. Je me dis
parfois que le temps va plus vite que
nos désirs de sainteté, de conversion,
et il ne devrait pas en être ainsi, car
nous devons avancer au pas de Dieu.

Comportons-nous comme les
sportifs. Que sont ces semaines, si ce
n’est un entraînement pour parvenir
bien purifiés au Triduum Pascal, qui
nous offre de nouveau l’occasion de
participer de façon plus intime
encore à la victoire du Christ sur le
péché et sur la mort ? Cette
métaphore bien connue du sport,
que l’on trouve chez saint Paul (Cf. 1 
Co 9, 24-27 ; Ph 3, 12-14), a été
amplement reprise par les Pères de
l’Église. Regardez par exemple
comment s’exprime Saint Léon le
Grand. Exhortant les chrétiens à
redoubler d’efforts « pour obtenir la
palme dans la course du stade
spirituel » (Saint Léon le Grand, 



Homélie 7 sur le Carême), il donne
une raison pour que nous nous
efforcions davantage durant ces
semaines : « Aucun d’entre nous ne
peut se dire si parfait ou si saint qu’il
ne puisse encore atteindre davantage
de perfection ou davantage de
sainteté. C’est pourquoi, tous
ensemble, sans différence de dignité
et sans distinction de mérites,
courons avec une pieuse avidité
depuis l’endroit où nous nous
trouvons jusqu’à l’endroit où nous ne
sommes pas encore parvenus » (Saint
Léon le Grand, Homélie 2 sur le
Carême).

Je vous suggérais le mois dernier
d’apporter un soin tout particulier à
l’esprit de mortification et de
pénitence. Je voudrais aujourd’hui
m’arrêter sur la pratique des œuvres
de miséricorde, matérielles et
spirituelles, que le carême place
aussi au premier plan. Dans son
message de carême pour cette année,



le pape a insisté sur l’aumône,
rappelant que cet acte de charité,
outre le fait d’aider les pauvres, est
aussi un exercice ascétique
permettant de maintenir l’âme
détachée des biens matériels (Cf.
Benoît XVI, Message pour le Carême
2008, 30 octobre 2007, n. 1).

En venant au secours des
nécessiteux, selon les conditions
signalées par Jésus-Christ dans
l’Évangile (Cf. Mt 6, 2-4. ), nous nous
identifions chaque fois plus au
Seigneur qui est venu sur terre pour
délivrer les hommes de leurs
misères, surtout du péché. En même
temps, nous rendons service à Jésus,
qui a décidé de s’identifier à ses
frères les plus petits : « j’ai eu faim et
vous m’avez donné à manger ; j’ai eu
soif et vous m’avez donné à boire ;
j’étais en voyage et vous m’avez
accueilli, j’étais nu et vous m’avez
vêtu, malade et vous m’avez rendu



visite, en prison et vous êtes venus me
voir » (Mt 25, 35-36).

À la lumière de ces paroles du
Seigneur, nous percevons que les
œuvres de charité, et concrètement
l’aumône, dépassent la dimension
purement matérielle et sont, surtout,
une manifestation de la charité avec
laquelle Dieu lui-même nous aime : «
chaque fois que, par amour pour
Dieu, nous partageons nos biens avec
notre prochain qui est dans le besoin,
nous expérimentons que la plénitude
de la vie vient de l’amour et que tout
se transforme pour nous en
bénédiction sous forme de paix, de
satisfaction intérieure et de joie
» (Benoît XVI, Message pour le
Carême 2008, 30 octobre 2007, n. 4).

Vivons donc, chacun dans la mesure
de ses possibilités, la pratique de
cette œuvre de charité aux racines si
évangéliques et à laquelle le Seigneur
lui-même a uni des fruits spirituels



spécifiques pour celui qui l’exerce.
En effet, « la charité obtient le pardon
d’une multitude de péchés » (1 Pe 4,
8) ; et nous avons tous grand besoin
du pardon de Dieu.

Comme il est logique, et c’est ainsi
que l’Église l’a toujours compris, la
charité envers le prochain ne peut se
limiter à un domaine purement
matériel. En réalité, il y a beaucoup
de pauvres, non du point de vue
économique mais aussi en affection
et en amour ; ils vivent dans une
triste solitude ou entourés d’une
froide indifférence. Dans cette
optique on comprend bien ce que
saint Josémaria a constamment
enseigné : « Plus qu’à “donner” la
charité consiste à “comprendre”
»(Saint Josémaria, Chemin, n. 463).
Cette maxime spirituelle présente de
nombreuses applications dans la vie
courante et elle sera toujours d’une
grande actualité.



Bien que, avec le progrès social, l’on
parvienne à satisfaire tous les
besoins les plus indispensables des
personnes, alimentation,
habillement, logement, attention
sanitaire, etc., la société ne pourra
jamais répondre aux besoins de tant
de gens pour ce qui se réfère à
l’affection, à la compréhension, au
pardon, à l’accueil. Tandis que les
premiers besoins admettent la mise
en place d’un programme de la part
de l’État, les autres touchent à la
sphère intime de chacun dans lequel
la relation personnelle est
irremplaçable. Ceci constitue, pour
nous chrétiens, un grand champ
d’action : faire parvenir aux gens la
consolation de la charité du Christ.

« L’amour — caritas — sera toujours
nécessaire, même dans la société la
plus juste », a écrit le pape dans sa
première encyclique. « Il n’y a aucun
ordre juste de l’État qui puisse
rendre superflu le service de



l’amour. Celui qui veut s’affranchir
de l’amour se prépare à s’affranchir
de l’homme en tant qu’homme. Il y
aura toujours de la souffrance qui
réclame consolation et aide. Il y aura
toujours de la solitude. De même, il y
aura toujours des situations de
nécessité matérielle, pour lesquelles
une aide est indispensable, dans le
sens d’un amour concret pour le
prochain. L’État qui veut pourvoir à
tout, qui absorbe tout en lui, devient
en définitive une instance
bureaucratique qui ne peut assurer
l’essentiel dont l’homme souffrant —
tout homme — a besoin : le
dévouement personnel plein
d’amour »(Benoît XVI, Lettre
encyclique Deus caritas est, 25
décembre 2005, n. 28).

Nous le découvrons en lisant
l’Évangile avec attention. Certes,
Jésus se préoccupe des foules qui
n’ont pas de quoi manger, des
malades qu’on lui présente pour qu’il



les guérisse, des foules désireuses de
recevoir la doctrine du salut (Cf. Mt
14, 13-21 ; Mc 1, 32-34 ; Mc 6, 33-34)…
Mais il s’occupe également des
personnes en particulier : il vient en
aide au lépreux qui se jette à ses
pieds lui demandant la santé ; il parle
seul à seul avec Nicodème qui
cherche la vérité ; il s’entretient
longuement avec la samaritaine près
du puits de Sychar, pour la
convertir ; il accueille la pécheresse
repentie chez le pharisien et il
déverse dans son âme le pardon de
Dieu (Cf. Mt 8, 1-4 ; Jn 3, 1-21 ; Jn 4,
7-30 ; Lc 7, 36-50)…

Avec admiration, on disait des
premiers chrétiens : « regardez
comme ils s’aiment ! »(Tertullien, 
Apologeticus 39). Ces louanges de nos
premiers frères dans la foi devraient
maintenant résonner aussi partout
où se trouve un disciple du Maître.
Cet avertissement de saint Josémaria
est d’une grande actualité : « Si tu



sens que tu ne mérites pas cet éloge,
maintenant et dans tant d’aspects de
ta journée, et que ton cœur ne réagit
pas comme il le devrait aux requêtes
divines, dis-toi bien que le moment
est venu de rectifier. Écoute
l’invitation de saint Paul :tant que
nous en avons l’occasion, pratiquons
le bien à l’égard de tous, et surtout de
nos frères dans la foi (Gal 6, 10), qui
constituent avec nous le Corps
Mystique du Christ » (Saint
Josémaria, Amis de Dieu, n. 225). C’est
pourquoi Saint Josémaria
poursuivait, « le premier apostolat
que nous devons réaliser dans le
monde en tant que chrétiens, le
meilleur témoignage de foi, est de
contribuer à ce que l’on respire dans
l’Église le climat d’une charité
authentique. S’il nous arrive de ne
pas nous aimer vraiment, s’il y a
parmi nous des attaques, des
calomnies et des ressentiments, qui
pourra se sentir attiré par ceux qui



affirment prêcher la Bonne Nouvelle
de l’Évangile ? » (Ibid., n. 226).

Le 15 mars prochain, nous
célébrerons liturgiquement la
solennité de saint Joseph, avec
quelques jours d’avance, puisque le
19 tombe le Mercredi Saint. La vie du
Patriarche, entièrement occupée à
veiller sur Jésus et sur Marie, nous
parle d’un amour vécu jusqu’à l’oubli
total de soi. Le 19, en renouvelant
notre don à Dieu, émerveillés devant
l’exemple de cet homme juste,
méditons en profondeur sur le fait
que, comme le dit saint Jean, la vérité
de l’amour de Dieu se manifeste par
la charité concrète vécue envers son
prochain. « C’est à ceci que nous
avons reconnu l’amour : celui-là a
donné sa vie pour nous. Nous aussi,
nous devons donner notre vie pour
nos frères. Si quelqu’un possède les
biens de ce monde et que, voyant son
frère dans le besoin, il lui ferme son
cœur, comment l’amour de Dieu peut-



il demeurer en lui ? Mes petits enfants,
n’aimons pas en paroles ou des lèvres,
mais en actes et en vérité » (1 Jn 3,
16-18).

Dans son message pour le carême, le
pape ramène à notre mémoire la
veuve qui jette quelques monnaies
dans le trésor du Temple. Pour sa
générosité, cette pauvre femme
reçoit l’éloge de Jésus : elle a donné
tout ce qu’elle avait. En considérant
que ce fait se situe historiquement
dans les jours qui précèdent la
Passion et la Mort du Seigneur,
manifestation extrême de l’amour de
Dieu, Benoît XVI propose un
enseignement concret : « nous
pouvons apprendre à faire de notre
vie un don total ; en l’imitant, nous
réussissons à devenir disposés, non
pas tant à donner quelque chose de
ce que nous possédons, qu’à nous
donner nous-mêmes. L’Évangile tout
entier ne se résume-t-il pas dans
l’unique commandement de la



charité ? La pratique quadragésimale
de l’aumône devient donc un moyen
pour approfondir notre vocation
chrétienne. Quand il s’offre
gratuitement lui-même, le chrétien
témoigne que c’est l’amour et non la
richesse matérielle qui dicte les lois
de l’existence »(Benoît XVI, Message
pour le Carême 2008, 30 octobre 2007,
n. 5).

Je prie pour que notre participation
pieuse aux rites liturgiques du
Triduum Sacré nous pousse à
renouveler notre douleur pour nos
péchés, puisqu’ils ont été le motif de
la Passion du Seigneur. Je demande
aussi que cette participation fasse
grandir notre amour et notre
reconnaissance envers Dieu, en nous
efforçant chaque fois davantage dans
le service matériel et spirituel des
personnes que le Seigneur place à
nos côtés. De quelle manière penses-
tu accompagner le Seigneur durant
ces journées ? Quel intérêt mets-tu à



ne perdre aucun geste du Maître, à
veiller son saint Corps, son cadavre,
par la délicatesse de ta prière et de
ton expiation qui sont deux manières
d’aimer ?

En plus de ces fêtes liturgiques,
durant le mois de mars, nous avons
d’autres commémorations. Le 11, ce
sera l’anniversaire de la naissance du
très cher don Alvaro, et le 23 celui de
son départ au ciel, il y a maintenant
quatorze ans. Durant les journées qui
ont précédé sa mort, il avait suivi les
pas du Seigneur en Terre Sainte,
nous laissant un merveilleux
exemple de piété. Demandons à Dieu
de nous accorder, à toutes et à tous,
une fidélité à l’esprit de l’Œuvre
aussi grande que celle qui ressort
dans la vie de ce très fidèle Père et
Pasteur de l’Opus Dei.

Je ne peux omettre que le 19 mars,
nous célébrerons les vingt-cinq ans
de l’exécution de la Bulle pontificale



par laquelle l’Opus Dei était érigé en
prélature personnelle. Il suffit de
jeter un coup d’œil sur ce quart de
siècle qui s’est écoulé pour découvrir
— et nous ne savons pas tout ! — tant
de motifs d’action de grâce à la Très
Sainte Trinité. Mes filles et mes fils,
efforçons-nous de veiller sur
l’Œuvre, en répétant fréquemment
cette oraison jaculatoire de saint
Josémaria et qui a été complétée par
son premier successeur : « Cor
Mariae dulcissimum, iter para et
serva tutum ! » Remercions aussi le
Serviteur de Dieu Jean Paul II qui a
été l’instrument docile entre les
mains du Seigneur. Saint Josémaria
portait cette intention dans sa messe
quotidienne, et comme il est logique,
nous nous unissons à sa piété
eucharistique en profitant aussi de
l’anniversaire de son ordination
sacerdotale, le 28 mars prochain.

J’ai terminé aujourd’hui ma retraite
annuelle. Je vous supplie de m’aider



par vos prières, pour que moi aussi
je me convertisse de nouveau à fond
durant ce carême et que je parvienne
aux fêtes pascales bien purifié, bien
enflammé d’amour de Dieu, de mes
filles et de mes fils et de toutes les
âmes.

Je vous bénis avec toute mon
affection,

votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er mars 2008

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-
prelat-mars-2008/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-mars-2008/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-mars-2008/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-mars-2008/

	Lettre du Prélat (mars 2008)

