
opusdei.org

Lettre du Prélat
(avril 2012)

A l'occasion de la Semaine
Sainte, le prélat de l'Opus Dei
nous aide à réfléchir sur
l'institution de l'Eucharistie.

04/04/2012

Mes chers enfants, que Jésus vous
garde !

Je vous écris au début de la Semaine
Sainte. De l’entrée triomphale de
Jésus-Christ à Jérusalem, que nous
célébrons aujourd’hui, jusqu’à sa
Résurrection au matin de Pâques,



l’Église revit dans la liturgie, à
laquelle nous nous unissons tous, les
grands mystères de notre
Rédemption. Commençons donc en
rendant grâces à Dieu de tout cœur
pour les grandes merveilles qu’il a
accomplies en faveur des hommes. Et
disposons-nous à accompagner de
plus en plus intensément Notre
Seigneur au long du Triduum pascal,
nous tenant près de lui pendant ces
heures douloureuses de l’offrande
qu’il fait de lui pour nous, pour
assister aussi à son exaltation dans la
gloire.

La pensée de la mort du Christ,
remarque saint Josémaria, se
traduit par une invitation à nous
situer avec une absolue sincérité
devant notre activité quotidienne,
à prendre au sérieux la foi que
nous professons. La Semaine
Sainte ne saurait donc être une
simple parenthèse sacrée dans une
existence guidée exclusivement



par des intérêts humains : elle doit
être une occasion d’entrer dans la
profondeur de l’Amour divin, pour
pouvoir ainsi, par notre parole et
par nos œuvres, le manifester aux
hommes[1]. La participation active,
consciente et pleine d’amour, aux
offices liturgiques des jours
prochains, s’offre à nous comme la
meilleure façon de rester avec Jésus
dans ces longues heures d’angoisse et
de souffrance. Ainsi la Semaine
Sainte ne se réduira-t-elle pas à un
simple souvenir : elle est la
considération du mystère de Jésus-
Christ se prolongeant dans nos
âmes[2].

Éprouvons en profondeur notre
communion avec toute l’Église, qui
d’un bout à l’autre de l’univers
célèbre avec piété et recueillement
ces mystères divins. Prions tout
spécialement pour ceux qui
recevront le baptême lors de la
Veillée pascale, et pour tous les



chrétiens : que nous sachions, mus
par la grâce du Saint Esprit, nous
approcher toujours davantage de
Dieu au long de ces fêtes, bien
décidés à suivre le Christ en nous
donnant entièrement. Foin de
considérations superficielles, disait
saint Josémaria, allons à l’essentiel,
à ce qui importe réellement : le but
de nos efforts doit être d’aller au
Ciel. Autrement, nous perdons
notre peine. Pour aller au Ciel, il
est indispensable d’être fidèle à la
doctrine du Christ. Pour être
fidèle, il est indispensable de
soutenir avec constance et
ténacité notre lutte contre les
obstacles qui s’opposent à notre
félicité éternelle[3].

Jésus inaugura le Triduum sacré en
se réunissant avec les apôtres au
Cénacle de Jérusalem. Desiderio
desideravi hoc Pascha manducare
vobiscum, antequam patiar[4], j’ai
ardemment désiré célébrer cette



Pâque avec vous, avant ma Passion.
Ce sont les paroles de saint Luc dans
son récit de la Dernière Cène.
Chacune laisse entrevoir l’amour
infini du Cœur du Christ pour les
hommes, la vive conscience que son 
heure était venue, le moment du
salut du genre humain, si
longuement espéré. Jésus est allé au
devant de cette heure, en la
désirant, explique Benoît XVI. Au
fond de lui-même, il attendait ce
moment où il se donnerait lui-
même aux siens sous les espèces
du pain et du vin. Il attendait ce
moment qui devait être en quelque
sorte celui des véritables noces
messianiques : la transformation
des dons de cette terre, le moment
de devenir un avec les siens, pour
les transformer et inaugurer ainsi
la transformation du monde. Dans
le désir de Jésus, nous pouvons
reconnaître le désir de Dieu lui-
même – son amour pour les
hommes, pour sa création, un



amour en attente. L’amour qui
attend le moment de l’union,
l’amour qui veut attirer tous les
hommes à soi, pour ainsi réaliser
ce que la création elle-même
attend : en effet, celle-ci est tendue
vers la manifestation des fils de
Dieu (cf. Rm 8, 19) [5].

Comment ne pas penser aussi aux
désirs d’être payé de retour, qui
étreignaient notre Seigneur ?
Cependant, ceux qui l’entouraient
n’étaient pas conscients de la
solennité de ces instants : c’est
précisément ceux qu’ils choisissent
pour discuter entre eux pour savoir
qui serait le plus grand[6]. Même s’il
est sûr qu’ils devaient être
intimement remués par les paroles et
les actions de Jésus – ce que saint
Jean suggère en relatant en détail le
discours d’adieu du Seigneur qui
conclut cette « réunion de famille », –
il ne comprenaient pas encore
pleinement le sens de ce qui se



produisait sous leurs yeux. Cette
mission était réservée à l’Esprit Saint,
qui serait envoyé à la Pentecôte. Mes
enfants : que nous dit la Passion du
Christ ? Avec quelle dévotion
regardons-nous la Croix ?

Chrétiens du xxie siècle, héritiers
d’une histoire bimillénaire de foi et
de piété eucharistique, qui avons
reçu le Paraclet lors de notre
baptême, nous ne nous trouvons pas
dans la même situation que les
Douze. Nous savons que, dans la
Dernière Cène, Jésus-Christ anticipe
sa mort et sa résurrection en se
donnant déjà lui-même à ses
disciples, dans le pain et dans le
vin, son corps et son sang, comme
nouvelle manne (cf. Jn 6, 31-33). Si
le monde antique avait rêvé qu’au
fond, la vraie nourriture de
l’homme – ce dont il vit comme
homme – était le Logos, la sagesse
éternelle, désormais ce Logos s’est
fait pour nous véritable



nourriture, comme amour.
L’Eucharistie nous attire dans
l’acte d’offrande de Jésus[7].

Il devrait nous être facile d’être saisis
d’admiration et de gratitude face à
l’anéantissement de Dieu dans
l’Eucharistie. Et pourtant ce n’est
bien souvent pas le cas. Pourquoi ce
manque d’amour devant l’amour du
Christ ? Pourquoi cette froideur dans
notre cœur devant les flammes qui
dévorent le Cœur du Maître ? Jésus
nous désire, il nous attend. Et
nous, le désirons-nous vraiment ?
Ne sentons-nous pas dans notre
cœur l’élan d’aller à sa rencontre ?
Aspirons-nous à sa proximité, à
l’union avec lui, qui s’offre à nous
dans l’Eucharistie ? Ou sommes-
nous plutôt indifférents, distraits,
absorbés en d’autres choses ?[8]

Ce sont des questions que le vicaire
du Christ adresse aux catholiques :
des questions qui demandent une



réponse personnelle, un engagement,
de la part de chacun d’entre nous.
Supplions sincèrement l’Esprit Saint
de susciter cette réponse au fond de
notre âme, et de nous donner
d’accueillir sa grâce avec générosité,
en nous livrant entièrement à notre
Seigneur : l’amour n’est payé que
d’amour.

Dans trois semaines précisément, le
23 avril, nous fêterons le centenaire
de la première communion de saint
Josémaria. Cet anniversaire doit
inciter ses filles et ses fils dans l’Opus
Dei à mettre plus de piété dans leur
participation à la sainte messe et, de
façon spéciale, la sainte communion.

Il serait impossible d’énumérer tous
les conseils que notre Père très aimé
nous donnait pour recevoir chaque
jour le Seigneur avec plus de profit.
Ceux d’entre nous qui ont eu la
chance de voir de près comment il se
préparait au saint sacrifice, comme il



le célébrait, comment il recevait la
communion et rendait grâce ensuite,
ne sauraient trouver les mots pour
décrire l’amour qui, sans
manifestations ostentatoires, le
saisissait alors. Je me contenterai
donc d’ébaucher quelques traits,
pour nous aider à entrer dans tel ou
tel aspect de la piété eucharistique de
notre saint fondateur, et améliorer
ainsi notre manière de fréquenter
Jésus présent dans le saint
sacrement.

Le 23 avril 1963, saint Josémaria
nous disait : pour moi, c’est
aujourd’hui une très grande fête. Il
nous suggérait de l’aider à rendre
grâces à Dieu pour cette bonté du
Ciel : parce qu’il a daigné venir se
rendre maître de mon cœur[9]. Il
était plein de reconnaissance envers
le saint pape Pie X qui, dans les
premières années du xxe siècle, avait
promulgué de nouvelles normes sur
la première communion, fixant les



conditions minimales pour que les
enfants puissent s’approcher de la
sainte table[10]. Le souvenir de sa
première communion, à l’âge de dix
ans, ne s’effaça jamais. À cette
époque, racontait-il, et malgré les
dispositions de Pie X, il était
inhabituel de faire la première
communion si jeune. Maintenant,
on la fait même plus tôt. Et c’est un
vieux frère des Écoles pies qui me
prépara, un homme pieux, simple
et bon. C’est lui qui m’a appris la
prière de la communion
spirituelle[11].

Cette première rencontre avec Jésus
dans l’Eucharistie marqua
profondément son existence. Chaque
année, il se préparait longtemps à
l’avance pour cet anniversaire cher à
son cœur. En bien d’autres occasions
il évoqua ces instants dans un
souvenir plein de gratitude,
admiratif de la bonté de Dieu, qui



veut se faire si proche de ses
créatures.

Mais ce n’est pas seulement une fois
devenu adulte qu’il agissait de la
sorte – même si l’on comprend bien
qu’au fil des ans, la considération si
fréquente de ces faveurs du Seigneur
ait affiné de plus en plus les
manifestations de sa reconnaissance.
Il raconta plusieurs fois quelque
chose qui ne laisse pas
d’impressionner, si l’on considère
qu’il s’agit de réflexions faites dès
son jeune âge. Petit déjà, j’ai
compris parfaitement le pourquoi
de l’Eucharistie. C’est un
sentiment que nous connaissons
tous : vouloir rester pour toujours
avec ceux que nous aimons. C’est
le sentiment de la mère pour son
enfant : je vais te manger de
baisers, lui dit-elle. Je vais te
manger : je voudrais te
transformer en mon propre
être[12].



Il n’y a que l’amour du Christ, plus
grand que celui de tous les pères et
de toutes les mères pour leurs
enfants, qui puisse s’élever avec
force jusqu’à réaliser de manière
souveraine cette aspiration à l’union
définitive entre des personnes qui
s’aiment. Le Seigneur aussi nous l’a
dit : prends, mange-moi ! Il n’y a
pas plus humain. Mais ce n’est pas
nous qui humanisons Dieu notre
Seigneur lorsque nous le
recevons : c’est lui qui nous
divinise, qui nous exalte, qui nous
élève. Jésus-Christ réalise ce qui
nous est impossible : il
surnaturalise nos vies, nos
actions, nos sacrifices. Nous voilà
emportés en Dieu. Je le comprends
trop bien : telle est l’explication de
ma vie[13].

Mes enfants, préparons-nous du
mieux que nous pouvons à recevoir
la communion. Ce que nous ferons
sera toujours trop peu, mais cela ne



saurait causer en nous le moindre
soupçon d’amertume. Vraiment,
nous ne sommes pas dignes
d’accueillir le Seigneur dans notre
âme et notre corps, mais il a dit lui-
même que ce ne sont pas les bien-
portants qui ont besoin du médecin,
mais les malades[14]. Et lui, en nous
visitant fréquemment – tous les jours
si possible, – il nous rend peu à peu
dignes de son amour. C’est
pourquoi, lorsque l’âme est en état
de grâce, et que c’est une âme
éprise de Dieu, il ne faut pas croire
qu’elle est mal préparée pour
communier ; car tandis que nous
travaillons, ouvrant de nouveaux
fronts pour cette guerre de paix et
de bien dans le monde, nous
sommes en train de faire une
préparation merveilleuse[15].

Au début de l’année, je vous
suggérais, si cela vous semblait bien,
de réciter souvent l’oraison
jaculatoire que notre Père avait tirée



de l’Évangile, des paroles de l’apôtre
saint Thomas, et qu’il répétait chaque
jour dans son cœur pendant la
Messe : Dominus meus et Deus meus !
[16], mon Seigneur et mon Dieu !
Quelle merveille que cet acte de foi
dans la présence réelle de Jésus-
Christ sous les espèces
sacramentelles, qui nous poussera à
nous mieux préparer à communier !
Nous devons aimer beaucoup le
Seigneur, être très pieux, le traiter du
mieux que nous pouvons sur l’autel
et dans le tabernacle, l’aimer aussi
pour ceux qui ne l’aiment pas,
réparer pour ceux qui l’offensent. 
Dieu notre Seigneur a besoin que
vous lui disiez, chaque matin
quand vous le recevez : Seigneur,
je crois que tu es là, je crois que tu
es réellement caché sous les
espèces sacramentelles ! Je
t’adore, je t’aime ! Et lorsque vous
venez lui rendre visite à l’oratoire,
redites-lui encore : Seigneur, je
crois que tu es réellement présent !



Je t’adore, je t’aime ! C’est cela,
aimer le Seigneur. Et c’est ainsi
que nous pourrons l’aimer
davantage chaque jour. Ensuite,
continuez de l’aimer pendant la
journée, en pensant et en vivant
cette résolution : je vais aller au
bout de ce que je fais par amour
pour Jésus qui nous préside depuis
le tabernacle. Aimez de tout votre
cœur Jésus présent au saint
sacrement, et faites en sorte que
beaucoup d’âmes l’aiment : ce
n'est qu’en ayant cette
préoccupation rivée à votre âme
que vous saurez la transmettre
aux autres. Vous donnerez ce que
vous vivez, ce que vous avez, ce
que vous êtes[17].

Ce jour du 23 avril est aussi
l’anniversaire de la confirmation de
notre Père. Il l’a reçue en 1902,
quelques mois après sa naissance : il
arrivait souvent, en ce temps-là, en
Espagne, que les évêques



administrent ce sacrement à
l’occasion de leurs visites pastorales
dans les paroisses, aussi bien aux
enfants qu’aux adultes non encore
confirmés. Cela permit à l’Esprit
Saint d’accomplir très tôt son œuvre
dans l’âme de notre Père, avec plus
d’intensité, le préparant ainsi à
accueillir plus fructueusement les
grâces qu’il devait lui concéder par la
suite.

Au cours d’une réunion avec des
personnes de toute condition,
quelqu’un interrogea saint Josémaria
sur la différence qu’il y a entre
recevoir le Christ dans la communion
et la présence de l’Esprit Saint dans
l’âme par la grâce. Immédiatement
comme celui qui a très bien assimilé
la chose, il répondit : Tu verras cette
différence tout de suite, si tu
considères que dans la sainte
Eucharistie […] se trouve
réellement présente la seconde
Personne de la Sainte Trinité, qui



s’est faite Homme pour nous avec
son Corps, son Sang, son Âme et sa
Divinité. Nous le recevons ainsi,
mais notre nature détruit aussitôt
les espèces sacramentelles,
entraînant la disparition de cette
présence eucharistique de Jésus
dans le saint sacrement. Cela
étant, Dieu continue de demeurer
en nous, si nous ne le rejetons pas
par le péché mortel. Au moyen de
sa grâce, l’Esprit Saint – et la
Trinité tout entière, car il n’y a
qu’un seul Dieu en trois Personnes
distinctes – établit sa demeure en
nous. Là où une Personne agit, là
est présente la Très Sainte Trinité,
Dieu unique[18].

Efforçons-nous, mes filles et mes fils,
de ne pas perdre la conscience de
cette inhabitation de Dieu durant la
journée. Plus encore, nous pouvons
l’augmenter sans cesse par des actes
de foi et d’amour, par des
communions spirituelles et des



invocations à la Sainte Vierge, qui
nous serviront à remercier Jésus
d’être venu sacramentellement dans
notre âme et à nous préparer pour la
communion du lendemain.

Prions pour le pape, spécialement le
19, septième anniversaire de son
élection, et le 16, jour de ses 85 ans.
Répétons avec foi la prière des
Preces, que notre fondateur a puisée
dans le trésor liturgique de l’Église : 
Dominus conservet eum, et vivificet
eum, et beatum faciat eum in terra, et
non tradat eum in animam
inimicorum eius [19].

Je me confie ausssi à vos prières, en
particulier le jour anniversaire de
mon élection et de ma nomination
comme Père, le 20 avril. Nous
resterons ainsi consummati in
unum[20], en union de cœur et
d’intentions avec saint Josémaria, qui
nous bénit du Ciel. Et priez pour le



voyage au Cameroun que je compte
entreprendre la semaine de Pâques.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er avril 2012.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] SAINT JOSÉMARIA, 
QuandleChristpasse, n° 97.

[2] Ibid., n° 96.

[3] Ibid., n° 76

[4] Lc22, 15.

[5] BENOÎT XVI, Homélie pour la
Messe incenaDomini, 21 avril 2011.

[6] Cf. Lc22, 24.



[7] BENOÎT XVI, Lettre enc. 
Deuscaritasest, 25 décembre 2005, n°
13.

[8] BENOÎT XVI, Homélie pour la
Messe incenaDomini, 21 avril 2011.

[9] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 23 avril 1963.

[10] Cf. SAINT PIE X, décr. 
Quamsingulari, 8 août 1910, norme I.

[11] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 1966.

[12] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
méditation, 14 avril 1960

[13] Ibid.

[14] Cf. Mt9, 12.

[15] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
méditation, 28 mai 1964.

[16] Jn20, 28.



[17] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 4 octobre 1970.

[18] SAINT JOSÉMARIA, Notes d’une
réunion de famille, 13 avril 1972.

[19] Cf. Ps40 (41) 3.

[20] Jn17, 23.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-
prelat-avril-2012/ (19/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-avril-2012/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-avril-2012/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-avril-2012/

	Lettre du Prélat (avril 2012)

