
opusdei.org

Lettre du Prélat
(août 13)

Le Prélat remercie le Seigneur
pour l'approbation des miracles
attribués à Jean-Paul II et à
Mgr. Alvaro del Portillo. Il nous
invite également à prier pour
les fruits des JMJ à Rio de
Janeiro. Ensuite il commente
l'article du Credo sur la sainteté
de l'Eglise.

09/08/2013

Mes très chers enfants : que Jésus
vous garde !



Parler du mois d’août, c’est se
souvenir du trésor qu’est Marie,
notre Mère, elle qui est la figure de
l’Église. Fréquentons tout
particulièrement pendant ces
semaines la Sainte Vierge, afin
qu’elle nous obtienne de la Trinité de
mener une vie droite, pour mieux
suivre la Vérité en toute occasion.
Qu’elle fasse de nous des femmes et
des hommes à la vie droite, j’y
insiste, davantage loyaux envers
Dieu. Ainsi, nous nous identifierons
davantage à l’Église, à l’Opus Dei.

Je vous écris de cette terre brasileira ,
brésilienne, alors que la Journée
Mondiale de la Jeunesse s’est
achevée. Les jours que nous avons
passés près du Saint-Père, avec des
évêques, des prêtres et des millions
de fidèles venus à Rio de Janeiro, ont
été d’une grande intensité spirituelle.
J’ai demandé au Seigneur, fort de
votre prière et de l’offrande de votre
travail, que mûrissent en nous, et



chez ceux que nous fréquentons, les
fruits spirituels et humains de la
semence de Dieu que le Saint-Esprit a
déposée dans les cœurs, et qu’ils
mûrissent pour le bien de l’Église et
du monde entier.

Le mois dernier a été très riche en
dons divins. Il a commencé avec la
présentation de l’encyclique Lumen
fidei , par laquelle le pape François a
complété la trilogie sur les vertus
théologales initiée par Benoît XVI. Je
vous invite à la méditer posément,
pour remplir de lumière votre
intelligence, et de résolutions votre
volonté, pour vous engager dans la
nouvelle évangélisation avec plus
d’ardeur.

Le 5, jour de la publication de
l’encyclique, nous avons appris
également l’approbation par le pape
du miracle attribué à l’intercession
de don Alvaro, ouvrant ainsi la porte
à sa béatification, et celle du miracle



qui permettra la canonisation de
Jean Paul II. La singulière
coïncidence de ces deux actes
pontificaux m’a rempli de joie. J’y
vois une manifestation de l’harmonie
spirituelle qui a lié ce grand pape à
mon très cher prédécesseur à la tête
de l’Œuvre.

Dans son encyclique, le pape nous
rappelle que la foi en Jésus-Christ, en
tout ce qu’il nous a révélé, demeure
inchangée depuis les temps
apostoliques. « Comment cela est-il
possible ? Comment être sûrs de
parvenir au “vrai Jésus” par-delà les
siècles ? » [1] La réponse à ces
questions, que certains de nos
contemporains se posent, tient en
définitive en une seule formule : par
l’Église. « Comme toute famille,
l’Église transmet à ses enfants le
contenu de sa mémoire. Comment
faire pour que rien ne soit perdu, et
qu’au contraire l’héritage de la foi
s’approfondisse toujours davantage ?



C’est par la Tradition apostolique,
conservée dans l’Église, avec l’aide de
l’Esprit Saint. » [2]

Cette transmission, opérée par
l’Église et toujours actuelle, est
principalement contenue dans les
différentes versions du Credo, et
aussi dans d’autres textes du
magistère qui exposent la doctrine de
la foi. Voilà pourquoi nous nous
efforçons mois après mois
d’approfondir le Credo, aidés en cela
par le Catéchisme de l’Église
Catholique ou par son Compendium ,
heureux que notre foi brille
également dans la vie des saints tout
au long de l’année liturgique. Le
miracle attribué à l’intercession du
très cher don Alvaro constitue pour
nous un nouveau stimulant pour
vivre l’esprit de l’Opus Dei, vieux
comme l’Évangile et, comme
l’Évangile, nouveau [3] : la recherche
de la sanctification dans la vie
ordinaire, que Dieu a confiée à saint



Josémaria pour qu’il la grave dans
son âme et dans celle de nombreuses
personnes. Dès que la nouvelle a été
rendue publique, je vous ai suggéré
d’approfondir votre connaissance de
la vie sainte de don Alvaro : sa
fidélité à Dieu, à l’Église et au
Souverain Pontife, son identification
totale à l’esprit de l’Œuvre, reçu de
saint Josémaria, et qu’il a continué de
nous transmettre dans son
intégralité.

Je voudrais maintenant m’arrêter sur
l’une des caractéristiques de l’Église :
la sainteté. Benoît XVI, pour nous
aider à profiter de cette réalité, nous
indiquait que, tout au long de cette
année, il importerait de « parcourir
de nouveau l’histoire de notre foi,
laquelle voit le mystère insondable
de l’entrelacement entre sainteté et
péché » [4] . Réfléchir à la sainteté de
l’Église, manifestée par sa doctrine et
ses institutions, chez tant de ses fils
et de ses filles tout au long de



l’histoire, nous amènera à exprimer
une profonde action de grâce au Dieu
trois fois Saint, source de toute
sainteté, à prendre conscience que
nous sommes plongés dans cet
amour que la Trinité nous porte.
Comment fréquentons-nous chaque
personne divine ? Éprouvons-nous le
besoin de les aimer en les
distinguant ?%

Parlant de la nature de l’Église, le
concile Vatican II fait ressortir trois
aspects sous lesquels son mystère
s’exprime avec le plus de force : le
Peuple de Dieu, le Corps mystique du
Christ, le Temple de l’Esprit Saint. Le 
Catéchisme de l’Église Catholique
développe amplement ces
thématiques [5] . Dans chacun de ces
trois aspects resplendit la sainteté
qui, tout comme les autres
caractéristiques de l’Église, la
distingue de n’importe quel autre
groupement humain.



La dénomination de Peuple de Dieu
renvoie à l’Ancien Testament. Le
Seigneur a choisi Israël comme son
peuple à lui, en tant qu’annonce et
anticipation du Peuple de Dieu
définitif que Jésus-Christ devait
établir par le sacrifice de la Croix. 
Vous êtes une race élue, un sacerdoce
royal, une nation sainte, un peuple
acquis pour prononcer les louanges de
Celui qui vous a appelés des ténèbres
à son admirable lumière. [6] Gens
sancta , peuple saint, composé de
créatures qui ont leurs misères : cette
contradiction apparente souligne un
des aspects du mystère de l’Église.
L’Église, qui est divine, est aussi
humaine, parce qu’elle est formée par
des hommes, et que les hommes ont
des défauts : Omnes homines terra et
cinis (Si 17, 31), nous sommes tous
poussière et cendre. [7]

Ce constat doit nous pousser à la
contrition, à la douleur d’amour, à la
réparation, jamais au découragement



ou au pessimisme. N’oublions pas
que Jésus lui-même compare l’Église
à un champ dans lequel le blé et
l’ivraie poussent ensemble, à un filet
qui recueille les poissons, bons et
mauvais, et que ce n’est qu’à la fin
des temps que s’opérera la
séparation définitive des uns et des
autres [8] . Mais souvenons-nous
aussi que, dès maintenant sur terre,
le bien est plus abondant que le mal,
la grâce plus forte que le péché,
même si son action est parfois moins
visible. Il est tellement vrai que la
sainteté personnelle de tous ces fidèles
d’hier et d’aujourd’hui n’a rien de
spectaculaire. Bien souvent nous ne
reconnaissons pas la personne simple,
courante et sainte qui travaille et vit
au milieu de nous. Le péché et le
manque de fidélité se détachent
davantage au regard terrestre : ils
sont plus voyants. [9] Le Seigneur
veut que ses filles et ses fils de l’Opus
Dei, et tant d’autres chrétiens,
rappellent aux hommes et aux



femmes qu’ils ont reçu cette vocation
à la sainteté, et que chacun d’entre
eux doit s’efforcer de répondre à la
grâce et d’être saint [10] .

L’Église est le Corps mystique du
Christ : « Au long des siècles, le
Seigneur a formé son Église grâce
aux sacrements qui émanent de sa
plénitude. C’est par ces moyens que
l’Église permet à ses membres de
participer au mystère de la mort et
de la résurrection de Jésus-Christ,
par la grâce de l’Esprit Saint, qui la
vivifie et l’anime. » [11]

L’Église « est sainte, tout en
comprenant en son sein des
pécheurs, car elle ne possède pas
d’autre vie que celle de la grâce : c’est
en vivant de sa vie que ses membres
se sanctifient ; c’est en se soustrayant
à sa vie qu’ils tombent dans les
péchés et les désordres qui
empêchent le rayonnement de sa
sainteté. […] L’Église souffre et fait



pénitence pour de tels péchés, dont
elle a par ailleurs le pouvoir de
guérir ses enfants par le sang du
Christ et le don de l’Esprit Saint. » 
[12]

« Avant tout, le corps nous rappelle à
une réalité vivante. L’Église n’est pas
une association d’assistance,
culturelle ou politique, mais elle est
un corps vivant, qui marche et agit
dans l’histoire. Et ce corps a une tête,
Jésus, qui le guide, le nourrit et le
soutient. […] De même que dans un
corps, il est important que circule la
sève vitale afin qu’il vive, de même,
nous devons permettre que Jésus
agisse en nous, que sa Parole nous
guide, que sa présence eucharistique
nous nourrisse, nous anime, que son
amour nous donne la force d’aimer
notre prochain. Et cela toujours !
Toujours, toujours ! Chers frères et
sœurs » — poursuivait le Saint-Père
—« , demeurons unis à Jésus, ayons
confiance en lui, orientons notre vie



selon son Évangile, nourrissons-nous
de la prière quotidienne, de l’écoute
de la Parole de Dieu, de la
participation aux Sacrements. » [13]

Il est clair que le corps humain se
compose de la diversité de ses
organes et de ses membres, chacun
ayant sa fonction propre, sous la
direction de la tête, au profit de tout
l’organisme. C’est pourquoi, dans
l’Église, par volonté de Dieu, « il y a
une variété, une diversité de devoirs
et de fonctions ; il n’y a pas une plate
uniformité, mais une richesse de
dons que distribue le Saint-Esprit.
Mais il y a la communion et l’unité :
tous sont en relation les uns avec les
autres et tous contribuent à former
un unique corps vital, profondément
lié au Christ. » [14] Cette union au
Christ, tête invisible de l’Église, se
traduit nécessairement par une forte
union avec la tête visible, le
Souverain Pontife, et avec les
évêques en communion avec le Siège



apostolique. Prions chaque jour,
comme le faisait saint Josémaria,
pour l’unité de tous dans l’Église
sainte.

On dit depuis longtemps que, dans le
Corps mystique du Christ, le Paraclet
est comme l’âme dans le corps
humain : il lui donne vie, le conserve
dans l’unité, permet son
développement, jusqu’à ce qu’il
arrive à la perfection que Dieu lui a
assignée. « L’Église n’est pas un
mélange de choses et d’intérêts, mais
elle est le Temple du Saint-Esprit, le
Temple dans lequel Dieu œuvre, le
Temple dont chacun de nous, à
travers le don du baptême, est une
pierre vivante. Cela nous montre que
personne n’est inutile dans l’Église.
[…] Personne n’a un rôle de second
plan. » [15]

En tant que membres du même
Corps mystique, les chrétiens
peuvent et doivent s’aider



mutuellement à atteindre la sainteté,
par la communion des saints, que
nous confessons dans le symbole des
apôtres. L’expression « communion
des saints » ne signifie pas seulement
que les fidèles participent aux 
magnalia Dei , aux richesses de Dieu
(la foi, les sacrements, les divers dons
spirituels), « elle désigne également
la communion entre les personnes
saintes ( sancti ), à savoir entre ceux
qui, par la grâce, sont unis au Christ
mort et ressuscité » [16] : les saints
du paradis, les âmes qui se purifient
au purgatoire, et nous qui livrons
encore sur cette terre les batailles de
la lutte intérieure. Nous constituons
une seule famille, la famille des
enfants de Dieu, pour louer la Très
Sainte Trinité : Avec quelle fermeté le
faisons-nous ?

Saint Josémaria trouvait une grande
consolation à méditer cette vérité de
foi. Grâce à la communion des saints,
aucun baptisé ne peut se sentir seul,



ni dans son combat spirituel, ni dans
ses difficultés matérielles. Nous
constatons cette assurance dans 
Chemin : Communion des saints. —
Comment te l’expliquer ? — Tu sais ce
que sont les transfusions de sang pour
le corps ? Eh bien ! C’est à peu près ce
qu’est la communion des saints pour
l’âme. [17] Il ajoute un peu plus loin : 
Il te sera plus facile d’accomplir ton
devoir si tu penses à l’aide que te
prêtent tes frères, et à celle que tu
cesses de leur prêter si tu n’es pas
fidèle. [18]

Remplissons-nous de courage, de
beaucoup de courage, mes filles et
mes fils. Même s’il peut nous arriver
de tomber, même si parfois nous
nous sentons faibles et sans force
dans notre lutte spirituelle, nous
pouvons toujours, avec la grâce de
Dieu, reprendre notre marche vers la
sainteté. Nous sommes entourés
d’une multitude de saints, de
personnes fidèles au Seigneur, qui ne



cessent de commencer et de
recommencer dans leur vie
intérieure.

Il nous suffit, par ailleurs, de
regarder vers le Ciel. La solennité
que nous célébrerons le 15,
l’Assomption de la très Sainte Vierge,
nous donne aussi cette certitude.
Prenant appui sur l’intercession de
Jésus-Christ, qui prie sans cesse Dieu
le Père pour nous tous [19] , quelle
consolation, quel refuge immense
nous trouvons dans la contemplation
de notre Mère, elle qui a le souci
constant du salut des chrétiens et de
tous les hommes ! Chez la Sainte
Vierge, l’Église est déjà parvenue à la
perfection, elle n’a ni tache ni ride 
[20] . Nous, tous les fidèles, nous en
sommes encore à nous efforcer de
vaincre dans la recherche de la
sainteté, en nous éloignant
radicalement du péché. C’est
pourquoi nous levons les yeux vers
Marie, qui resplendit comme un



modèle de vertus pour toute la
communauté des élus [21] . Ayons
donc recours à elle, au milieu des
vicissitudes de l’Église et de celles de
chacun d’entre nous. Mère ! —
Appelle-la fort, très fort. — Elle
t’écoute, elle te voit en danger peut-
être, et elle t’offre, ta Mère la Vierge
Marie, avec la grâce de son Fils, le
refuge de ses bras, la douceur de ses
caresses ; et tu te sentiras réconforté
pour de nouveaux combats. [22]

Que de toute la terre cette prière
monte vers le Ciel avec une grande
force, le 15 août prochain, quand
nous renouvellerons la consécration
de l’Opus Dei au très doux Cœur de
Marie. Fortement unis dans la prière,
prions la bonté divine d’accorder
toutes les grâces dont le monde,
l’Église et chacun d’entre nous avons
besoin.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,



Votre Père,

+ Xavier

Sitio da Aroeira, le 1er août 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Pape François, Lettre encyclique 
Lumen fidei , 29 juin 2013, n° 38.

[2] Ibid. , n° 40.

[3] Saint Josémaria, Lettre 9 janvier
1932 , n° 91.

[4] Benoît XVI, Lettre apostolique 
Porta fidei , 11 octobre 2011, n° 13.

[5] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique , nos 781–810.

[6] 1 P 2, 9.

[7] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers l’Église , 4 juin 1972.

[8] Cf. Mt 13, 24–30 ; 47–50.



[9] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers l’Église , 4 juin 1972.

[10] Ibid. [11] Paul VI, Profession de
foi solennelle ( Credo du Peuple de
Dieu ), 30 juin 1968, n° 19.

[12] Ibid. [13] Pape François, Discours
de l’audience générale, 19 juin 2013.

[14] Ibid. [15] Pape François, Discours
de l’audience générale, 26 juin 2013.

[16] Compendium du Catéchisme de
l’Église Catholique , n° 195.

[17] Saint Josémaria, Chemin , n° 544.

[18] Ibid. , n° 549.

[19] Cf. Hé 7, 25.

[20] Cf. Ép 5, 27.

[21] Cf. Concile Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium , n° 65.

[22] Saint Josémaria, Chemin , n° 516.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-
prelat-aout-13/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-aout-13/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-aout-13/
https://opusdei.org/fr-ch/article/lettre-du-prelat-aout-13/

	Lettre du Prélat (août 13)

