
opusdei.org

Les petites choses

La vie courante et ordinaire
que nous, les chrétiens, voulons
sanctifier, est entremêlée de
faits et de situations
apparemment sans relief, de
relations habituelles et de
coutumes répétitives qui
pourraient facilement
déboucher sur une existence
routinière et superficielle.

23/06/2020

Les vertus chrétiennes



La vie courante et ordinaire que
nous, les chrétiens, voulons
sanctifier, est entremêlée de faits et
de situations apparemment sans
relief, de relations habituelles et de
coutumes répétitives qui pourraient
facilement déboucher sur une
existence routinière et superficielle.
Cependant, la foi en Jésus-Christ
confère une grande dignité tant aux
personnes et à leurs actions qu’aux
choses créées et en cela, permet à
l’existence humaine d’échapper à la
monotonie et à la banalité toujours
possibles. Dans la trame du
quotidien, les yeux de la foi
découvrent toujours des occasions
d’aimer Dieu et de servir son
prochain ; ainsi, la vie devient plus
humaine et une valeur
anthropologique et surnaturelle est
donnée à tout ce qui, petit et
ordinaire, mais fait par amour,
devient alors grand et transcendant :
« Sachez-le bien : il y a quelque chose
de saint, de divin, qui se cache dans



les situations les plus ordinaires et
c'est à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir. (…) Je
vous assure, mes enfants, que
lorsqu'un chrétien accomplit avec
amour les actions quotidiennes les
moins transcendantes, ce qu'il fait
déborde de transcendance divine
» (Entretiens avec Mgr Escrivá, nn.
114 et 116). De cette façon, ce qui
paraissait sans importance en vient à
recéler une grande force quand la
grâce de Dieu y est unie : « Changer
le monde avec les petites choses de
tous les jours, avec la générosité,
avec le partage, en créant ces
attitudes de fraternité » (discours du
pape François aux enfants ‘Cavalieri’,
2 juin 2017).

L’exemple de Jésus

Bien que le Verbe se soit incarné de
façon miraculeuse, sans intervention
humaine - « par l’œuvre du Saint
Esprit » (Mt 1, 18) - sa gestation



pendant neuf mois dans le sein de
Marie et sa venue au monde dans le
cadre d’une famille ont été normales
et en rien spectaculaires. Les trente
années qui précédèrent sa vie
publique et sa Passion, sa Mort et sa
Résurrection, se sont déroulées tout à
fait simplement dans le village de
Nazareth où il a exercé un travail
manuel et a entretenu des relations
avec des parents, des amis, des
voisins. Et pourtant, ce fut aussi une
période rédemptrice : une goutte de
sueur du Christ dans son atelier de
Nazareth nous sauve autant qu’une
goutte de son sang sur la Croix du
Calvaire.

Au début de sa vie publique, quand
Jésus retourne à Nazareth, ses
concitoyens s’étonnent : « D’où lui
viennent cette sagesse et ces
miracles ? N’est-il pas le fils du
charpentier ? » (Mt 13, 54-55). Les
gens disaient de lui : « il a bien fait
toute chose » (Mc 7, 37), et saint



Josémaria faisait remarquer que
Jésus a admirablement accompli tant
« les grands prodiges que les menus
détails de la vie quotidienne qui
n’ont ébloui personne, mais que le
Christ a réalisés avec la plénitude de
celui qui est perfectus Deus, perfectus
homo, Dieu parfait et homme parfait
» (Amis de Dieu, n. 56). Jésus
apprécie les petits actes quand ils
sont accomplis avec amour et
générosité, comme l’aumône de la
pauvre veuve (cf. Mc 12, 41-42) : « As-
tu vu combien le regard de Jésus
brille lorsque la pauvre veuve
dépose au Temple sa maigre
aumône ? — Donne-lui, toi, ce que tu
peux donner : le mérite n’est ni dans
le “ peu ” ni dans le “ beaucoup ”,
mais dans la volonté avec laquelle tu
donnes » (Chemin, n. 829). Il déplore
aussi l’absence des gestes de
courtoisie requis lorsqu’il est chez
Simon le pharisien, après qu’une
femme, s’étant approchée de lui, lui a
baigné les pieds de ses larmes, les a



essuyés avec ses cheveux et les a
oints de parfum en les embrassant,
alors que son hôte ne lui avait pas
offert d’eau pour ses pieds, ni ne lui
avait donné le baiser de bienvenue,
ni n’avait versé d’huile sur sa tête (cf.
Lc 7, 38-46). Commentaire de saint
Josémaria : « Jésus s’est servi de ce
manque de politesse pour mieux
mettre en valeur par cette anecdote
son enseignement selon lequel
l’amour se manifeste en des petits
riens » (Amis de Dieu, n. 122).

Dans ses enseignements, Jésus fait
ressortir l’importance d’être fidèle
dans les petites choses. Dans la
parabole des talents, il manifeste
cette appréciation dans des paroles
qui évoquent la bienvenue au Ciel : «
Très bien, serviteur bon et fidèle, tu
as été fidèle pour peu de choses, je
t’en confierai beaucoup ; entre dans
la joie de ton seigneur » (Mt 25, 21).
Et saint Josémaria de conclure : « Ce
sont des paroles du Christ. — In



pauca fidelis…! — Dédaigneras-tu
maintenant les petites choses, si la
gloire du ciel est promise à ceux qui
les respectent ? » (Chemin, n. 819). Il
en est de même dans la parabole des
vierges sages et des vierges folles : «
Elles n’ont pas su, ou n’ont pas voulu
se préparer avec l’empressement
requis. (…) Elles ont manqué de
générosité pour aller jusqu’au bout
de ce qui leur avait été confié. (…) En
voilà des futilités, me direz-vous !
C’est vrai, mais ces petits riens sont
justement l’huile, notre huile, qui
maintient la flamme vive et la
lumière allumée » (Amis de Dieu, n.
41). Jésus entre dans les détails
lorsqu’il recommande à ses disciples,
après la multiplication des pains : «
Rassemblez les morceaux en surplus,
pour que rien ne se perde » (Jn 6, 12).
Il est clair que Jésus accorde
beaucoup de valeur aux petites
choses pour que nous ne les
méprisions pas.



Le domaine des petites choses

Concrètement, le lieu et les
circonstances où il faut pratiquer le
soin des petites choses englobent
toutes nos activités : travail, vie de
famille, relations sociales, repos,
etc…, autant d’éléments qui
constituent la vie spirituelle de qui
veut être saint au milieu du monde,
en contact étroit avec les réalités de
la vie au jour le jour. C’est aussi le
lieu de toutes les vertus. On ne
pourrait qualifier de vertueuse une
personne qui serait capable de
supporter avec courage de grandes
tribulations mais qui, en même
temps, serait insensible et sans
gratitude devant un petit service
rendu ; ou qui manifesterait un
grand sens de la justice mais ne ferait
preuve d’aucune sobriété. Les vertus
forment comme un tissu dont toutes
les fibres s’entremêlent de façon
homogène, parfois par des actes
héroïques, mais habituellement par



de petites actions orientées vers le
bien et le vrai. Saint Josémaria
dénonçait le danger qui consiste à
imaginer des actions d’éclat au
service du Seigneur, en faisant
allusion au personnage de Tartarin
de Tarascon qui prétendait chasser
des lions dans le couloir de sa maison
et qui – comme on pouvait s’y
attendre – ne les y trouvait pas : «
Soyez-en convaincus, vous n’aurez
habituellement pas à réaliser de
prouesses éblouissantes, notamment
parce que d’ordinaire l’occasion ne
s’en présente pas. En revanche, les
occasions ne vous manqueront pas
de prouver votre amour de Jésus-
Christ dans les petites choses, dans ce
qui est normal » (Amis de Dieu, n. 8).
La réflexion de Chemin, dans le point
n. 204, est encore plus parlante et
frappante : « Combien se laisseraient
clouer sur une croix, devant des
milliers de spectateurs stupéfaits, qui
ne savent pas supporter
chrétiennement les piqûres d’épingle



quotidiennes ! — Juge, par là, ce qu’il
y a de plus héroïque ».

Le domaine des petites choses est
donc aussi vaste que la vie elle-
même, en commençant par nos
propres obligations : « Veux-tu
vraiment être saint ? — Remplis le
petit devoir de chaque instant : fais
ce que tu dois et sois à ce que tu fais
» (Chemin, n. 815). Pour que la vertu
existe, selon St Thomas d’Aquin, « il
faut veiller à deux choses : ce que
l’on fait et la façon de le faire
» (Quodl. IV, a. 19). Si nous voulons
être saints, il n’y a pas d’autre voie,
tout en s’en remettant à la grâce de
Dieu, que de s’efforcer de tout faire
aussi parfaitement que possible, en
soignant les détails, jour après jour,
tout au long de notre vie. Dans la
sobriété, par exemple : « Le jour où
tu te lèves de table sans avoir fait
une petite mortification, tu as mangé
comme un païen » (Chemin, n. 681).
Pour le détachement, saint Josémaria



nous dit : « Habitue-toi dès
maintenant à affronter avec joie les
petites limites, les incommodités, le
froid, la chaleur, la privation de
quelque chose qui te semble
indispensable, le fait de ne pouvoir te
reposer comme tu le voudrais et
quand tu le voudrais, la faim, la
solitude, l’ingratitude,
l’incompréhension, le déshonneur...
(Amis de Dieu, n. 119). Obéir dans les
détails : « L’ennemi : obéiras-tu…
jusque dans ce détail “ ridicule ” ? —
Toi, avec la grâce de Dieu : j’obéirai…
jusque dans ce détail “ héroïque ”
» (Chemin, n. 618). En matière de
pénitence : « La pénitence consiste à
supporter avec bonne humeur les
mille petites contrariétés de la
journée » (Amis de Dieu, n.138), etc.
Les champs d’action ne manquent
pas où l’on peut vivre jour après jour
ces détails continus qui nous
unissent à Dieu et nous rendent
meilleurs. « As-tu vu comment ils ont
bâti cet imposant édifice ? — Une



brique, puis une autre. Des milliers
de briques. Mais une par une
» (Chemin, n. 823). C’est ainsi que
l’on coopère avec ce Dieu-Architecte
qui construit l’édifice de notre
sanctification personnelle.

La clef, le secret, de la valeur des
petites choses

La seule façon de vivre avec cette
attention aux petites choses c’est
quand l’amour nous entraîne. La clef
de la valeur des petites choses – nous
l’avons laissé entendre – est de les
réaliser par amour : « Faites tout par
amour. — Ainsi il n’y a pas de petites
choses : tout est grand. — Persévérer
par amour dans les petites choses,
c’est de l’héroïsme » (Chemin n. 813).
Quand on écrit « Amour » avec une
majuscule, on veut dire que c’est
Dieu qui est aimé à travers tous ces
actes en apparence sans importance.
En effet, l’amour de Dieu produit ce
prodige de transfigurer ce tas de



petites choses qui, par elles-mêmes
n’ont guère de valeur et qui forment
la trame d’une vie ordinaire, en
quelque chose de divin, d’un prix
infini : la sainteté. C’est cette
grandeur qui résulte de toutes ces
petites actions faites par Amour à
laquelle faisait allusion saint
Josémaria quand il écrivait «
Beaucoup de grandes choses
dépendent de ce que, toi et moi, nous
nous comportions selon la Volonté de
Dieu. Ne l’oublie pas » (Chemin n.
755). La même idée peut aussi
conduire à savoir découvrir dans la
communion des saints l’importance
du rôle que chacun joue dans le
projet divin de la Rédemption : « Ne
sois pas… sot, je t’en prie ; il est
certain que ton rôle est, tout au plus,
celui d’un petit boulon dans cette
grande entreprise du Christ. Mais
sais-tu ce que signifie un boulon mal
serré, ou qui saute ? Des pièces plus
importantes céderont, des
engrenages tomberont, édentés. Le



travail sera compromis. — Il se peut
que toute la machinerie devienne
inutilisable. Qu’il est grand d’être un
petit boulon ! » (Chemin n. 830.
Quand chacun remplit son devoir,
jour après jour, là où il se trouve, en
réalisant son activité professionnelle
avec compétence, pour rendre gloire
à Dieu et servir son prochain, il
collabore avec le Christ à la
rénovation du monde.

C’est donc précisément l’amour qui
est la clef permettant d’écarter toute
interprétation qui verrait dans le
soin des petites choses un
perfectionnisme narcissique ou le
propre de gens maniaques ou
psychorigides. De telles attitudes se
situent aux antipodes de l’amour ;
elles sont dictées par des intérêts
égoïstes et ne servent qu’à appauvrir
les personnes et rendre plus difficiles
leurs rapports aux autres. Le soin des
petites choses ne veut pas dire que
tout sera parfait car Dieu sait que



nous sommes des êtres pleins de
limites qui ne font pas obstacle à
l’œuvre de son amour. Pour
paraphraser saint Paul, nous,
chrétiens, devons nous transformer
en adoptant un esprit nouveau
capable de « discerner quelle est la
volonté de Dieu : ce qui est bon, ce
qui est capable de lui plaire, ce qui
est parfait » (Rm 12, 2). Chaque jour,
il nous est possible de voir comment
la volonté de Dieu peut se
matérialiser dans des choses petites
et à portée de main, mais qui n’en
sont pas moins bonnes et agréables
aux yeux de Dieu et des hommes.

Vicente Bosch

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/les-petites-
choses/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/les-petites-choses/
https://opusdei.org/fr-ch/article/les-petites-choses/
https://opusdei.org/fr-ch/article/les-petites-choses/

	Les petites choses

