
opusdei.org

Les limites du savoir
scientifique

Après avoir exposé les
frontières du dialogue entre
science et foi, Joseph Grifone
explique ici le
désenchantement du scientisme
né au XIXe siècle.

31/05/2007

Dans notre précédent entretien
vous affirmiez qu’il n’y a pas
d’opposition de principe entre la
science et la foi : de nombreux
savants étaient croyants, depuis
Galilée jusqu’à Planck.



Personnellement j’ai connu de
nombreux scientifiques qui se disent
agnostiques – il est très rare qu’ils se
disent athées – mais aucun ne m’a
jamais dit que cela tenait à une
quelconque incompatibilité entre la
science et la foi.

Comment s’explique alors le
conflit qui a pu surgir à d’autres
époques, ainsi que l’agnosticisme
qui semble prévaloir aujourd’hui
dans les milieux scientifiques ?

Le problème est plutôt d’ordre
culturel. Les succès de la science
moderne ont contribué à populariser
l’idée que la méthode des disciplines
scientifiques, alliant la vérification
expérimentale et les mathématiques,
est la seule forme valable de
connaissance. Dans cette optique, la
connaissance religieuse, ou l’étude
des niveaux les plus profonds du réel
(valeurs, sens de l’existence...: la
métaphysique) ne seraient que des



explications imaginaires, de la
pseudoscience, sans valeur
universelle objective : y adhérer
ferait partie des exigences de la
conscience individuelle et subjective
et, en définitive, de la sphère du
privé.

Quels courants culturels ont
contribué à former cette
conception de la valeur de la
connaissance ?

Le rationalisme issu de Descartes,
d’une part, qui prétendait construire
une science universelle avec la
rigueur d’un théorème de
mathématiques. Ensuite, et dans
cette ligne, la philosophie des
Lumières, dont le programme était
d’« éclairer » tous les secteurs de la
réalité par une connaissance
rationnelle et rigoureuse, à la
manière des sciences qui se
développaient à l’époque : seul ce
type de connaissance serait un



facteur de liberté et de progrès.
L’empirisme, enfin, qui se
développait parallèlement en
Angleterre, pour lequel la
connaissance valide est celle qui
travaille sur les données sensibles,
l’expérience, les perceptions. 

Un peu plus tard, au XIXe siècle,
Auguste Comte traduisit ces
conceptions en un système, le 
positivisme, qui eut et continue à
avoir une importance toute
particulière. Avec une logique et une
lucidité remarquables, il en tira toute
les conséquences, allant jusqu’à
envisager un société répressive dans
laquelle l’homme, réduit à un être
gouverné par le mécanisme
déterministe des lois physiques,
perdrait toute liberté et toute dignité.
Dieu merci, l’univers de Comte n’a
pris forme que dans les romans de
fiction – que l’on pense, par exemple,
au Meilleur des Mondes de Aldous
Huxley. Cependant, tout un courant



de pensée s’est développé, qui
imprègne d’une manière diffuse des
vastes secteurs de la culture.

A quels niveaux se fait sentir
l’influence de ce courant de
pensée ?

L’influence du « scientisme » se fit
sentir, dès le XIXe siècle, dans la
conception des programmes
éducatifs. Pour Thomas H. Huxley,
par exemple, la science devait
devenir la base de l’éducation. Cette
idée allait progressivement se
répandre, à tel point que le Times de
l’époque affirmait que, d’ici à cent
ans, seuls quelques excentriques
liraient la littérature... Quant à
Renan, il fixait à la décade de l’année
1970 la fin des études littéraires,
historiques et critiques (nous avons
tous présents à l’esprit nos
programmes scolaires « utilitaires »
élaborés dans les années 70, envahis
par les maths dites modernes…). On



comprend donc les réactions
d’hostilité, parfois excessives, des
hommes de lettres, et il n’est pas
étonnant que soit née toute une
contre-culture parfois violemment
antiscientifique.

Comment cela se répercute-t-il sur
la conception que l’homme se fait
de lui-même ?

La conception scientiste de la culture
est l’une des principales causes de
notre pauvreté intellectuelle. De fait,
le scientisme engendra toute une
série de philosophies hasardeuses et
superficielles, d’autant plus néfastes
qu’elle se présentaient parées du
prestige de la science. Dans la ligne
de La Mettrie ou du Baron d’Holbach,
le behaviourisme de Watson et
Skinner considère l’homme comme
une machine qui répond
mécaniquement à des stimuli :
aucune finalité n’est à chercher dans
sa conduite, mais uniquement une



série d’impulsions et de réponses. Il
s’ensuit toute une théorie qui ruine
la liberté et la responsabilité, en
conférant un rôle excessif aux
processus de conditionnement : on
peut faire d’une personne ce que l’on
veut pourvu de la placer dans les
conditions adéquates. Skinner en
arrive à proposer comme remède à
la crise du monde contemporain, une
planification des conditionnements
de l’individu, depuis l’enfance, de
manière à ce qu’il acquière la vraie
mentalité scientifique.

Mais ne s’agit-il pas là de théories
de quelques philosophes
marginaux ?

Sans doute. Les plus éminents
savants, Einstein, Planck, Bohr entre
autres, se sont insurgés contre la
prétention injustifiée de projeter les
méthodes de la physique sur les
autres domaines du savoir. Polycarp
Kush, prix Nobel de Physique en



1955, mettait en garde contre ce
réductionnisme : « Supposer que la
science puisse donner la solution
technique à tous les problèmes, c’est
courir au désastre ». De fait, sans
arriver aux affirmations extrêmes
des behaviouristes, l’idée que tout
n’est qu’un problème de calcul
quantitatif, de rendement, a
contribué à marginaliser les
considérations éthiques. Récemment,
l’Encyclique Fides et Ratio dénonçait
cette dérive: «Ayant écarté la critique
motivée par une évaluation éthique,
la mentalité scientiste a réussi à faire
accepter par beaucoup l'idée que ce
qui est techniquement réalisable
devient par là même moralement
acceptable ». Cette mentalité est très
répandue aujourd’hui : que l’on
pense à l’anesthésie des consciences
après la légalisation de l’avortement,
ou à l’indifférence avec laquelle on
s’accommode de la remise en cause
du modèle familial.



Vous disiez dans votre précédent
entretien, que nous ne regardons
plus aujourd’hui la science avec
l’optimisme du XIXe siècle.

Oui. Et non seulement à cause de la
prise de conscience des dangers que
le progrès scientifique peut faire
peser sur l’humanité : la menace
nucléaire, ou le danger des dérives
eugéniques dans la manipulation de
la vie, pour ne citer que des
exemples. Mais parce que la science
elle-même a mis en évidence les
limites du savoir scientifique. Au
XIXe siècle Spencer pensait que
toutes les vérités scientifiques sont «
nécessaires et éternelles ». Mais
aujourd’hui, après les
bouleversements introduits par
Einstein et Planck, après la
constatation des constantes remises
en cause des modèles explicatifs à
mesure que l’on progresse dans
l’infiniment petit, après surtout la
dure critique épistémologique de



Popper, la vision qui prévaut n’est
pas du tout celle de l’éternité des
vérités de la science, mais plutôt celle
du caractère provisoire des théories
scientifiques.

On aurait pu penser que les
mathématiques, avec leur rigueur
logique, constitueraient le paradigme
des outils permettant d’accéder à la
vérité. Mais en 1931 le
mathématicien autrichien Kurt Gödel
démontrait un résultat spectaculaire,
qui mettait en évidence le caractère
limité de l’outil mathématique. En
substance, le théorème de Gödel
affirme que, dans toute théorie
mathématique, il y a une infinité de
propriétés dont nous savons qu’elles
sont vraies mais qui ne peuvent pas
être démontrées. Ce qui veut dire
que ce qui est vrai, ce que nous
pouvons affirmer avec certitude, est
plus vaste que ce que l’on peut
démontrer.



Les prophètes du scientisme finirent
par déchanter. Ainsi le reconnaissait
T.H. Huxley dans Evolution and
Ethics. Bertrand Russell, agnostique
s’il en est, déclara dans une
conférence en 1950 que « ce dont le
monde a besoin est d’amour chrétien
», ce qui n’est pas, évidemment, un
pur produit de la science…

Quelle est la situation actuelle ?

Aujourd’hui nous nous trouvons face
à une attitude contrastée. D’une part,
la science continue d’exercer une
fascination presque paralysante. Que
l’on pense à la valeur accordée aux
scientifiques lorsqu’ils s'expriment
sur les problèmes éthiques, alors que
déjà en 1952, A.V Hill, prix Nobel de
médecine et fondateur de la
biophysique, prévenait : « Les
scientifiques sont des personnes
absolument normales. Ils ont
développé, certes, un habitus
d’analyse critique dans leurs



recherches particulières, mais cela
ne les délivre pas de la capacité de
tomber dans des hésitations et
faussetés lorsqu’il se laissent
emporter par leurs émotions et leurs
préjugés. »

A côté de cela, une autre attitude
s’impose progressivement. La prise
de conscience des limites du savoir
scientifique a engendré une
dévalorisation globale de la
connaissance humaine, une
mentalité sceptique et relativiste. Au
lieu de restituer à la raison la dignité
que lui reconnaissait la philosophie
classique ou même la philosophie
des Lumières, c’est la raison elle-
même qui est en crise. La tentation
de l’homme contemporain, comme
l’a expliqué le cardinal Ratzinger,
n’est plus de tout vouloir fonder sur
la raison, mais de renoncer à toute
tentative de fonder quoi que ce soit.



En analysant l’évolution de la pensée
depuis le XVIIe siècle, Gahona Fraga
commente : « C’est comme si
l’élément sceptique et relativiste de
l’empirisme (anglo-saxon) avait
triomphé sur le côté rationaliste (des
Lumières) qui imprègne la
modernité, pour donner jour à une
étonnante société post-moderne, qui
se glorifie de la faiblesse de sa pensée
et qui élève le nihilisme à la
catégorie d’une philosophie profonde
».

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/les-limites-du-
savoir-scientifique/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/les-limites-du-savoir-scientifique/
https://opusdei.org/fr-ch/article/les-limites-du-savoir-scientifique/
https://opusdei.org/fr-ch/article/les-limites-du-savoir-scientifique/

	Les limites du savoir scientifique

