
opusdei.org

Les deux Lettres aux
Thessaloniciens

Nous publions le 5e article de
Joseph Grifone sur saint Paul.

10/12/2008

La première lettre aux
Thessaloniciens La communauté
de Thessalonique

La première lettre aux
Thessaloniciens présente un intérêt
tout particulier pour l’histoire et
pour l’exégèse : elle est en effet le
plus ancien écrit du Nouveau
Testament.



Les Actes des Apôtres (ch. 16-17)
situent la fondation de l’église de
Thessalonique lors du premier
voyage missionnaire en Europe.
Après avoir évangélisé les contrées
de la Galatie du Nord (au nord de
l’actuelle Turquie), Paul s’était senti «
poussé par l’Esprit » à changer de
plan et à étendre son travail
missionnaire en Achaïe. Il prêcha
d’abord l’Évangile à Philippes, puis
des dures contradictions l’obligèrent
de quitter cette ville. C’est ainsi que,
au printemps de l’année 50, il gagna
Thessalonique, accompagné de Silas
et de Timothée.

Située sur la Voie Egnatienne qui
reliait le Bosphore avec Durazzo,
Thessalonique était une ville
portuaire, cosmopolite et
commerçante, qui attirait des gens
provenant des quatre coins du
monde. Le niveau moral était plutôt
bas, les différences ethniques et
sociales importantes : des riches



armateurs et commerçants
formaient la classe aisée, face à une
masse pauvre de travailleurs
manuels, esclaves, déchargeurs de
port, petits artisans. C’est chez ces
derniers, que l’apostolat de Paul
portera le plus de fruits.

Chez ces gens de condition modeste –
Paul travaillera comme l’un d’eux,
exerçant le métier de fabriquant de
tentes –, l’Apôtre réalisa un travail
admirable, un véritable travail
pastoral de formation, d’instruction,
de suivi spirituel, comme il apparaît
dans les souvenirs que Paul évoque
dans sa lettre. Cependant son succès
suscita la jalousie des Juifs. Déféré
aux autorités de la ville, il dut quitter
précipitamment Thessalonique pour
Bérée, puis pour Athènes et
finalement il arriva à Corinthe. C’est
là que, quelques mois après, il fut
rejoint par Timothée qui lui
apportait des nouvelles rassurantes
de la communauté. Paul écrivit alors



cette lettre, dans laquelle,
aujourd’hui encore, on ressent son
émotion et sa joie de renouer avec la
communauté qu’il avait dû
abandonner en toute hâte. On était
dans les premiers mois de l’année
51[1].

Au début de sa lettre (1,4-2,14) Paul
évoque les jours où il enseignait
l’Évangile « avec sincérité et
honnêteté », au milieu de bien des
tribulations « travaillant nuit et jour
pour n’être à la charge de personne » :
il était, dit-il, « comme une mère qui
entoure de soin ses enfants et elle les
nourrit » au point d’être disposé à
donner sa vie pour eux. On peut
l’imaginer sans peine dans ce travail
de formation qu’il réalisait, peut-être
en partie dans son atelier, au milieu
de diverses contradictions. C’est l’un
des aspects intéressants de cette
lettre, écrite avec simplicité et
émotion, que de nous rendre, ne fût-
ce que dans quelques traits,



l’atmosphère de la première
catéchèse aux origines du
christianisme : la figure de Paul nous
apparaît dans toute son humanité,
bien distante des images
stéréotypées du prédicateur austère
sous lequel on se le figure parfois.

Une fenêtre ouverte sur la
catéchèse primitive

Étant le premier écrit du Nouveau
Testament, cette lettre est comme
une « fenêtre ouverte » sur la période
qui a précédé la rédaction des
Évangiles. On peut penser qu’en elle
résonnent les thèmes de la première
prédication chrétienne, d’autant plus
qu’elle a été écrite non pas comme
un traité, mais simplement dans le
but de renouer avec la communauté
et rappeler des souvenirs de la
première catéchèse. A plusieurs
reprises, d’ailleurs, Paul fait allusion
aux traditions qu’il avait rapportées
au début de son évangélisation (cf.



3,3 ; 4,1-3 ; 4,4-9). Des résonances de
la tradition synoptique ont été
relevées (cf, par exemple, 1 Th 5,2 //
Mt 24,4), et, en particulier, des
parallélismes avec les thèmes du
sermon de la montagne (Mt 5-8).
Certains spécialistes se sont attaché à
découvrir des traits du kerygme
primitif, c’est-à-dire les thèmes
centraux de la première prédication
chrétienne. Sans pouvoir entrer ici
dans les détails, nous pouvons juste
remarquer l’annonce claire et
explicite du mystère trinitaire, la
proclamation de la mort et de la
résurrection du Christ, les exigences
de la vie chrétienne, le retour
glorieux du Christ à la fin des temps.
Tout cela faisait sans doute partie de
l’enseignement habituel que l’on
dispensait avant même la rédaction
du Nouveau Testament. Il est
intéressant de noter que ces données
ne sont pas transmises sous forme
d’énoncés, mais comme des vérités
déjà acceptées par la communauté



(par exemple Paul ne dit pas :« Jésus 
est le Fils de Dieu », mais « Jésus, Fils
de Dieu ») : signe que Paul les avait
déjà expliquées lors de son séjour à
Thessalonique.

L’attente du Seigneur

Comme dans toutes ses lettres, Paul
exprime ses pensées à la lumière de
l’intuition fondamentale du mystère
du Christ qu’il eut sur le chemin de
Damas : le Christ est ressuscité et il
est maintenant dans la gloire divine
à laquelle il nous appelle. Ici, ce
thème central s’épanouit dans un
magnifique message d’espérance.
Timothée et Silas, tout en faisant
l’éloge de la persévérance et de la foi
des Thessaloniciens, avaient fait état
aussi des inquiétudes que ceux-ci
manifestaient sur le sort de leurs
défunts. Après le départ de Paul,
certains membres de la communauté
avaient perdu la vie et l’on se
demandait quel serait leur sort lors



du retour glorieux du Christ : seront-
ils emportés dans la gloire, eux aussi,
avec ceux que le Christ trouvera
vivants? De toute évidence Paul les
avait instruits à ce sujet : comme
nous l’avons dit, la seconde venue du
Christ était l’un des thèmes essentiels
de la catéchèse primitive (cf. Mt
24,30-31 ; 1 Co 15,51 ; Ph 3,20-21) et la
première génération chrétienne la
croyait imminente. Ces doutes et ces
inquiétudes nous valent un
admirable enseignement (4, 13-17) où
l’on entend encore l’écho de la
prédication primitive, pleine
d’espérance et de joie dans l’attente
du Seigneur.

Pour décrire le retour du Christ, Paul
utilise l’image de la parousie. Ce mot,
qui signifie «présence» et aussi «
arrivée », désignait l’entrée
triomphale des souverains (rois,
empereurs, magistrats supérieurs)
dans une ville. Cet événement
donnait lieu à une fête populaire



fastueuse, politique et religieuse à la
fois, marquée par des célébrations,
des cortèges, des jeux : on levait des
impôts pour en couvrir les frais, on
frappait des monnaies
commémoratives. A l’occasion de son
entrée, l’empereur accordait des
récompenses et punissait les
coupables. Le mot parousie évoquait
donc la liesse, la fête, la joie. Paul
dissipe les doutes de ses disciples : les
morts, eux aussi, participeront à la
Parousie, ils précéderont même les
vivants à la rencontre du Christ. Sous
la plume de l’Apôtre disparaissent le
caractère terrible du dernier jour et
les incertitudes liées à la rencontre
du Seigneur. Vers la fin de sa lettre
Paul résume ainsi sa haute vision des
relations des hommes avec Dieu : «
Dieu, dit-il, ne nous a pas destinés à la
colère, mais à l’acquisition du salut
par Notre Seigneur Jésus-Christ, qui
est mort pour nous, afin que, veillant
ou dormant, nous vivions unis à lui 
» (5,9-10).



La seconde lettre aux
Thessaloniciens

La seconde lettre aux
Thessaloniciens se donne comme une
suite de la première dans le but de
corriger l’erreur de ceux qui
affirmaient que le retour du Christ
était imminent, et même qu’il avait
déjà eu lieu (cf. 2 Th 2,1-12). Ces
spéculations avaient créé un climat
d’exaltation et d’attente surexcitée ;
certains avaient même cessé tout
travail et vivaient dans l’oisiveté.
Pour accréditer ces théories on
faisait circuler des fausses lettres de
Paul (2,2). Le but de cet écrit est donc
de préciser la doctrine
eschatologique de la première lettre.
Il ne faut pas se laisser abuser : avant
la fin doit se produire l’apostasie
générale et doit se manifester
l’Adversaire, l’homme d’iniquité, le
fils de la perdition, lequel s’élèvera
au-dessus de tout jusqu’à prétendre
un culte divin (2,3-4). Cependant ces



temps derniers ne sont pas encore
venus : un « obstacle » empêche
maintenant la manifestation de
l’Impie (2,6-7). Mais il faut garder
l’espérance, car le Seigneur Jésus,
lors de sa Parousie, anéantira les
forces sataniques par le souffle de sa
bouche (2,8).

Le problème de l’authenticité

La seconde lettre aux
Thessaloniciens présente de telles
ressemblances littéraires avec la
première (plan, résonances verbales
et thématiques, passages parallèles,
paraphrases et répétitions) que des
critiques y ont vu l’œuvre de
quelqu’un qui se proposait d’imiter
le style de Paul. Il est difficile, en
effet, qu’un esprit aussi créatif que
Paul se soit répété d’une manière
aussi rigide : Paul se serait exprimé
d’une manière plus libre et plus
spontanée, comme il le fait dans
toutes ses lettres, même s’il reprend



les mêmes thèmes. Certaines
différences aussi font penser à une
œuvre pseudo-épigraphique : alors
que la première lettre, où abondent
des souvenirs personnels et des
détails sur la communauté, a un ton
familier et affectueux, la seconde
garde un ton plus impersonnel et
didactique. Même la doctrine
eschatologique donne l’impression
d’être différente : alors que dans la
première le message sur la fin des
temps est plein d’espérance, dans la
seconde il est chargé d’images
dramatiques et terrifiantes. Enfin
cette lettre semble bien traduire un
contexte postérieur : le retard de la
Parousie créa effectivement des
problèmes dans la communauté
chrétienne, mais dans une époque
postérieure à la mort de Paul ; celui-
ci, d’ailleurs, dans ses autres lettres
exprime des conceptions
eschatologiques semblables à celles
de la première aux Thessaloniciens
(cf. 1 Co 15,51-53 ; 2 Co 5,1-5 ; Ph



3,20-21). C’est pourquoi la seconde
lettre aux Thessaloniciens est classée
par certains spécialistes parmi les
deutéro-pauliniennes. L’auteur, dans
ce cas, aurait été un membre de ces
cercles pauliniens auxquels nous
avons fait allusion dans un article
précédant (cf. 3. Le recueil paulinien
dans le Nouveau Testament). Il ne
s'agit certainement pas d'un
faussaire, mais de quelqu’un de
suffisamment autorisé, qui a voulu
préciser la pensée de l’Apôtre en
expliquant ce que celui-ci aurait dit
dans ces nouvelles circonstances.
D’autres spécialistes, en revanche,
considèrent la lettre authentique [2].
Ils font remarquer la difficulté,
même pour un écrivain expérimenté,
d'imiter si fidèlement un style de
rédaction. La doctrine
eschatologique de 2 Th, d'autre part,
peut sembler différente, tout
simplement parce que Paul décrit
deux situations différentes (1 Th
parle de la destinée de ceux qui sont



déjà morts, alors que 2 Th de ce qui
arrivera avant la Parousie).

Ces questions d’authenticité n’ont
aucun rapport avec l’inspiration : la
lettre reste un écrit inspiré reconnu
comme tel par l’Église depuis
l’antiquité. En revanche, elles
peuvent nous aider à reconstituer le
cadre historique : dans l’hypothèse
d’un procédé de pseudo épigraphie,
on touche du doigt l’impact exercé
par la figure de Paul dès les
dernières décades du Ier siècle, et
surtout on saisit dans le vif la foi
chrétienne dans son dynamisme
initial, s’élargissant et se précisant en
parfaite homogénéité avec la
tradition.

Le retard de la Parousie

L’intérêt de la seconde lettre aux
Thessaloniciens est justement dans la
doctrine eschatologique. Dans la
description des terribles événements
des derniers jours, l’auteur reprend



selon une clé chrétienne certaines
conceptions de l’apocalyptique juive
(cf. Da 11,36-39, Ez 28,2) que l’on
retrouvera ensuite dans le livre de
l’Apocalypse. Le lecteur ne doit pas
les prendre au pied de la lettre : les
images saisissantes qui sont
évoquées ont un caractère
symbolique et font partie des modes
d’expression conventionnels dans ce
genre littéraire. Ce qui est
intéressant, c'est le message dans son
contenu essentiel. Et, malgré la
différence de ton par rapport à la
première lettre, il s’agit ici aussi d’un
message d’espérance. La consolation
et la crainte se mêlent, mais le
triomphe du Christ est déjà assuré :
les chrétiens doivent attendre avec
patience et s’appuyer sur « l’amour
de la vérité » qui seul pourra les
sauver (2,10). Quant à la nature de l’«
obstacle » qui empêche la pleine
manifestation des forces du mal, les
hypothèses les plus différentes ont
été émises : l’Empire Romain, la



prière de l’Église, la prédication de
l’Évangile. Peut-être l’auteur,
conformément à sa vision marquée
par l’espérance, entend par cela tout
simplement la volonté divine qui
gouverne le monde.

[1] Aujourd’hui un certain nombre
spécialistes tendent à avancer la date
de la mission en Europe. D’après
cette chronologie, 1Th aurait été
écrite en 48-49.

[2] Par exemple Murphy O’Connor,
l’un des meilleurs spécialistes de
saint Paul.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/les-deux-
lettres-aux-thessaloniciens/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/les-deux-lettres-aux-thessaloniciens/
https://opusdei.org/fr-ch/article/les-deux-lettres-aux-thessaloniciens/
https://opusdei.org/fr-ch/article/les-deux-lettres-aux-thessaloniciens/

	Les deux Lettres aux Thessaloniciens

