
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (IX) : Ne
crains pas, car Je
suis avec toi

Tout au long de notre vie de
prière, il y aura bien sûr des
difficultés ou des doutes. Dans
de telles périodes, il y a de
nombreuses raisons de penser
que Dieu est particulièrement
proche de nous.

11/09/2020

Environ six siècles avant la naissance
de Jésus, le peuple juif est sous la



domination de Babylone. Beaucoup
ont été faits prisonniers et emmenés
dans un pays étranger. Les anciennes
promesses semblent s'effondrer. La
tentation de penser que tout cela
avait été une tromperie est très forte.
Dans ce contexte, surgissent des
textes prophétiques sur la libération
du peuple et, surtout, des oracles
d'une grande profondeur spirituelle
par lesquels Dieu nous montre à tout
moment sa proximité. « Ne crains
pas », répète-t-il encore et encore : «
Quand tu traverseras les eaux, je
serai avec toi, les fleuves ne te
submergeront pas. Quand tu
marcheras au milieu du feu, tu ne te
brûleras pas, la flamme ne te
consumera pas » (Is 43,2). Et il
continue plus tard : « Ne crains pas,
car je suis avec toi. (...) Fais revenir
mes fils du pays lointain, mes filles
des extrémités de la terre » (Is
43,5-6).

Un refrain constant



Dans le Nouveau Testament, comme
il est logique, cet appel à la confiance
en Dieu ne disparaît pas, ce réconfort
au milieu des angoisses de la vie ne
cesse pas. Parfois le Seigneur utilise
ses anges, comme lorsqu'il s'adresse
à Zacharie, époux de sainte Élisabeth,
le jour où il entre pour offrir de
l'encens au sanctuaire ; c'était déjà
un couple âgé et ils n'avaient pu
encore avoir d'enfants. « Sois sans
crainte car ta supplication a été
exaucée » (Lc 1, 13), lui dit l'ange. Les
messagers de Dieu avaient fait une
annonce similaire à saint Joseph
quand il hésitait à recevoir ou non
Marie dans sa demeure (cf. Mt 1,20),
ou aux bergers quand ils eurent peur
en apprenant que Dieu voulait qu'ils
soient les premiers à adorer l'enfant
Jésus qui venait de naître (cf. Lc
2,10). Cette fois, comme bien
d'autres, est le signe que le Seigneur
veut toujours nous accompagner
dans les décisions importantes de
notre existence.



Mais ce ne sont pas seulement les
prophètes et les anges qui sont
porteurs de ce « ne crains pas ».
Quand Dieu lui-même s'est fait
homme, c'est Lui qui a
personnellement continué à
entonner ce refrain au milieu des
chemins de la vie de ceux qui
l'entouraient. Avec ces mêmes mots,
par exemple, Jésus encourage ses
auditeurs à ne pas se laisser envahir
par l'incertitude au sujet de la
nourriture ou des vêtements, mais à
se préoccuper avant tout de leur âme
(cf. Mt 10, 31); le Christ veut aussi
rendre la paix au chef de la
synagogue qui avait perdu sa fille
mais qui n'avait pas perdu sa foi (cf.
Mt 5,36), soulager ses apôtres quand,
après une nuit orageuse, ils le voient
approcher en marchant sur les eaux
(cf. Jn 6,19), ou rassurer Pierre, Jean
et Jacques - les trois qui avaient vu sa
gloire sur le Thabor (cf. Mt 17,7)-.
Dieu cherche toujours à aller à
l’encontre de cette peur, naturelle



devant les manifestations ordinaires
ou extraordinaires de ses actions.

Saint Josémaria notait aussi cette
réaction divine en se rappelant un
événement spécial de sa vie
intérieure. Plus précisément, un jour
d'été de 1931, tout en célébrant la
Sainte Messe, il comprit d'une
manière particulièrement claire que
ce serait les hommes et les femmes
ordinaires qui porteraient la croix du
Christ dans toutes les activités
humaines. « D'ordinaire, face au
surnaturel, j'ai peur. Puis vient le ne
timeas!, c'est Moi »[1]. Cette peur ne
se présente pas seulement face à ces
actions singulières de la grâce. Elle se
présente également, sous diverses
formes, dans la vie chrétienne
ordinaire ; par exemple, quand Dieu
nous fait entrevoir la grandeur de
son amour et de sa miséricorde,
lorsque nous comprenons un peu
mieux la profondeur de son don sur
la Croix et dans l'Eucharistie, ou



lorsque nous ressentons l'invitation à
le suivre de plus près ... et que nous
sommes préoccupés par les
conséquences de ces grâces dans nos
vies.

Plus fort que n'importe quel doute

La prière, pendant que nous sommes
sur terre, est un combat[2]. Il est
dramatique que les désirs les plus
nobles du cœur humain - comme
vivre en communion avec notre
propre créateur - aient été
partiellement défigurés et tordus par
le péché. Nos aspirations à l'amitié, à
l'amour, à la beauté, à la vérité, au
bonheur ou à la paix sont liées, dans
notre situation actuelle, à l'effort
pour surmonter les erreurs, à la
difficulté de vaincre certaines
résistances. Et cette condition
générale de la vie humaine se
retrouve aussi dans la relation avec
le Seigneur.



Au début de la vie de piété, beaucoup
s'effraient à l'idée de ne pas savoir
prier, ou se troublent devant leurs
échecs, leurs inconstances et le
désordre qui peut accompagner le
début de toute tâche. Vient ensuite
l'intuition que s'approcher du
Seigneur signifie rencontrer la Croix ;
Il ne faut pas s'étonner que la
douleur, la solitude, les
contradictions apparaissent[3]. On
craint aussi, au fil des années, que le
Seigneur permette des épreuves et
des ténèbres qui exigent plus que ce
que nous pouvons offrir. Ou on
regarde nerveusement la possibilité
que la routine nous envahisse et,
qu'à la fin, on doive se contenter
d'une relation médiocre avec Dieu.

Ces mots – « Ne crains pas !» –
entendus par Zacharie, Joseph, les
bergers, Pierre, Jean, Jacques et tant
d'autres s'adressent également à
chacun de nous tout au long de notre
vie. Ils nous rappellent que, dans la



vie de grâce, ce qui est décisif n'est
pas ce que nous faisons mais ce que
fait le Seigneur. « La prière est une
tâche commune de Jésus-Christ et de
chacun de nous »[4] dans laquelle le
protagoniste principal n'est pas la
créature, qui essaie d'être attentive à
l'action de Dieu, mais le Seigneur et
son action dans l'âme. Cela, on le
comprend facilement quand Dieu
nous ouvre de nouveaux horizons,
lorsqu'il éveille des sentiments de
gratitude ou nous invite à nous
engager sur des chemins de la
sainteté... Mais cette même confiance
devrait persister quand des
difficultés apparaissent, quand nous
ressentons notre petitesse et qu'il
semble que l'obscurité se referme sur
nous.

« C'est moi, n'ayez pas peur. » Jésus
nous comprend, tout comme il
comprenait les difficultés, les
confusions, les peurs et les doutes de
ceux qui voulaient le suivre. Notre



effort pour vivre à ses côtés est
toujours moindre que le sien pour
nous garder tout près. C'est lui qui
est déterminé à ce que nous soyons
heureux et qui est assez fort pour
réaliser son dessein, même en
comptant sur nos fragilités.

Des dispositions qui aident à prier

Pour notre part, nous devons tout
mettre en œuvre pour entrer dans
des chemins authentiques de prière.
Si la conversation avec les autres
semble spontanée ou naturelle, en
réalité nous apprenons à parler - et
nous découvrons les attitudes
élémentaires du dialogue - avec l'aide
des autres, très lentement. Il en va de
même pour les relations avec Dieu,
car « la prière doit prendre peu à peu
dans l’âme, comme la petite graine
qui deviendra plus tard un arbre
feuillu »[5]. Et c'est pourquoi il est
compréhensible que les disciples



aient demandé à Jésus de leur
apprendre à prier (cf. Lc 12,1).

Parmi les attitudes fondamentales
pour entrer dans une vie de prière,
se trouvent la foi et la confiance,
l'humilité et la sincérité. Lorsque
nous prions avec une mauvaise
disposition - par exemple, lorsque
nous ne voulons pas examiner ce qui
nous éloigne de Dieu ou lorsque nous
ne voulons pas renoncer à notre
autonomie - nous courons le risque
de rendre la prière stérile. Il est vrai
que ces mauvaises attitudes sont
souvent inconscientes. En plus, si
nous poursuivons un modèle
d'efficacité erroné pour notre prière,
si répandu dans notre culture, il nous
est facile de tomber dans le piège de
ne mesurer notre relation avec le
Seigneur que par les résultats qu’on
en perçoit et d'avoir, à long terme, du
mal à trouver du temps pour prier.



Parmi ces dispositions intimes pour
la prière, celles relatives à la
confiance dans le Seigneur sont
particulièrement essentielles. Malgré
leur bonne volonté, certaines lacunes
dans leur formation conduisent de
nombreuses personnes à vivre avec
une fausse notion de Dieu et d'elles-
mêmes. Parfois, on peut penser que
Dieu est un juge rigide, exigeant une
conduite parfaite ; d'autres fois, on
peut penser que nous devons
recevoir ce que nous demandons tel
et comme nous le voulons ; ou que
les péchés sont un obstacle
insurmontable pour parvenir à une
relation sincère avec le Seigneur.
Cela peut paraître évident, mais nous
devons construire notre vie de prière
sur le fondement solide de certaines
vérités fondamentales de la foi. Par
exemple, que Dieu est un Père
aimant qui trouve sa joie dans ses
rapports avec nous ; et que la prière
est toujours efficace parce qu'il tient
compte de nos suppliques même si



ses voies ne sont pas les nôtres ; ou
que nos offenses sont justement
l'occasion de se rapprocher de notre
Sauveur.

Offrir à Dieu nos difficultés

« Tu ne sais pas prier ? — Mets-toi en
présence de Dieu et dès que tu as
commencé à dire : “ Seigneur, je ne
sais pas faire oraison ! … ” sois assuré
que tu es déjà en train de la faire.
»[6]. Comme il l'a fait avec les
apôtres, le Seigneur nous apprend
peu à peu à développer ces attitudes
intimes si nous ne nous cachons pas
derrière un monologue intérieur ou
une prière anonyme, éloignée de nos
véritables désirs et
préoccupations[7].

Comme cela s'est passé avec eux,
notre relation avec le Seigneur
progresse au milieu de nos propres
faiblesses. Le manque de temps, les
distractions, la fatigue ou la routine
sont courants dans la prière, tout



comme ils se produisent également
dans les relations humaines. Parfois,
cela nécessite de prendre soin de
l'ordre, de surmonter la paresse, de
placer l'important en tête de ce qui
est urgent. D'autres fois, il faut du
réalisme pour soigner avec finesse
les moments consacrés au Seigneur,
comme doit le faire la mère de
famille qui ne peut à aucun moment
faire comme si ses petits enfants
n'existaient pas. Nous savons que,
parfois, « dans la prière, nous avons
besoin d'une attention qui est
difficile à canaliser »[8]. Nous nous
perdons dans nos préoccupations,
dans nos tâches en attente et dans les
stimuli des écrans. Et le pire de tout
cela est que cela peut brouiller notre
propre monde intérieur : surgissent
alors les blessures de l'amour-propre,
les comparaisons, les rêves et les
fantasmes, les ressentiments ou les
souvenirs de toute nature. Nous
pouvons expérimenter que, bien que
nous nous sachions en présence de



Dieu, « c'est aux moments les moins
opportuns que les affaires
bouillonnent dans [la] tête… »[9].

Nous sommes également affectés,
bien sûr, par la fatigue physique : « le
travail accable ton corps et tu ne
peux prier »[10]. Cela peut être une
consolation de se rappeler que la
fatigue a endormi aussi les apôtres
au moment de la gloire du Thabor
(Lc 9,32) ou à celui de l'angoisse de
Gethsémani (Lc 22,45). Et, en plus de
la fatigue physique, on éprouve
fréquemment, dans notre culture,
une sorte de fatigue intérieure qui
vient de l'anxiété dans ses tâches, de
la pression dans le milieu
professionnel et dans les relations
sociales, ou de l'incertitude sur
l'avenir... et que cet état intérieur
peut accroître la difficulté pour
méditer calmement.

Le Seigneur comprend bien - en fait,
beaucoup mieux que nous - ces



difficultés. Pour cette raison, même si
elles nous font souffrir parce que
nous aimerions des rapports
beaucoup plus délicats avec lui,
souvent « peu importe si (…) tu ne
parviens pas à te concentrer et à te
recueillir »[11]. Nous pouvons
justement essayer de parler à Jésus
des questions, des nouvelles, des
personnes ou des souvenirs qui
occupent notre imagination. Dieu
s'intéresse à tout ce qui nous
concerne, aussi trivial ou insignifiant
que cela puisse paraître. Et, souvent,
cela nous aidera à valoriser ces
questions, ces personnes ou ces
réactions d'une autre manière, avec
un sens surnaturel, en prenant le
point de vue de la charité. Tout
comme les enfants dans les bras de
leur mère, nous pouvons nous
reposer en lui, lui offrir notre
étourdissement, nous réfugier dans
son cœur pour parvenir à la paix.



Une détermination supérieure à la
nôtre

Les difficultés les plus sérieuses «
sont probablement la ruse du
Tentateur, qui fait tout pour séparer
l'homme de la prière, de l'union avec
son Dieu »[12]. Notre Seigneur a été
tenté par le diable à la fin de ces
quarante jours de retraite dans le
désert, alors qu’il ressentait la faim
et la faiblesse (Mt 4,3). D’habitude le
malin profite de nos distractions et
de nos péchés pour introduire dans
l'âme la méfiance, le désespoir et le
renoncement à l'amour. Au
contraire, comme cela apparaît
constamment dans l'Évangile, notre
faiblesse est en fait une raison pour
nous rapprocher encore plus du
Seigneur. Et, « à mesure qu’on
avance dans la vie intérieure, on
perçoit ses défauts personnels avec
plus de netteté »[13].



Avec un semblant d'humilité, le
diable peut nous faire croire que
nous ne sommes pas dignes d'être en
relation avec Dieu, que nos désirs de
nous donner sont apparents et qu'ils
peuvent cacher une certaine dose
d'hypocrisie et un manque de
détermination. « Tu imagines que tes
péchés sont si nombreux que le
Seigneur ne pourra pas t’écouter ?
»[14]. La prise de conscience de notre
indignité – si précieuse en soi – peut
alors causer des souffrances réelles,
mais trompeuses, qui n'ont pas
grand-chose à voir avec la vraie
douleur, et qui peuvent nous
enfermer dans une attitude de
plainte, qui rend même la prière
impossible. Bien sûr, la tiédeur et les
péchés peuvent être un obstacle à la
prière, mais pas dans ce sens. Le
Seigneur ne cesse de nous aimer,
quelles que soient nos faiblesses.
Elles ne lui font pas peur, ne le
surprennent pas et il n'abandonne
pas son désir que nous atteignions la



sainteté. Même si nous étions
délibérément d'accord avec la
routine, le conformisme ou la
tiédeur, Dieu ne cesserait pas
d'attendre notre retour.

Mais l'ennemi peut aussi tenter «
même quand l'âme brûle d'amour de
Dieu. Il sait que la chute est alors
plus difficile, mais que, s’il obtient
que la créature offense son Seigneur,
ne serait-ce qu’en peu de chose, il
pourra alors lancer contre cette
conscience la terrible tentation du
désespoir »[15]. Ensuite peuvent
survenir l'amertume et la déception.
Pour garder vivante l'espérance à
tout moment, il faut être réaliste,
admettre notre petitesse, se rendre
compte que ce supposé idéal de
sainteté que nous avions en tête - une
plénitude inaccessible - est faux.
Nous devons nous rendre compte
qu'il est seulement important de
plaire à Dieu et, par-dessus tout, que
ce qui est vraiment décisif, c'est ce



que le Seigneur fait avec son amour
puissant, en comptant sur notre lutte
et notre faiblesse.

L'espérance chrétienne n'est pas
simplement une espérance humaine,
basée sur nos forces, ou sur
l'intuition naturelle de la bonté du
créateur. L'espérance est un don qui
nous dépasse, que l'Esprit Saint
insuffle et renouvelle constamment
en nous. Dans ces moments de
découragement, « C’est le moment de
crier : souviens-toi des promesses
que tu m’as faites, pour me remplir
d’espérance ; cela me console dans
mon néant et remplit ma vie de force
(Ps 118, 49-50) »[16]. C'est Dieu qui
nous a appelés. C'est Dieu qui est
déterminé, plus que nous, à nous
mettre en union avec lui et qui a le
pouvoir d'y parvenir.

Quand l'obscurité est lumière

Tout au long de la vie, comme dans
toutes les relations durables, le



Seigneur nous apprend à mieux le
comprendre et à nous comprendre
différemment nous-mêmes. Les
relations de Pierre avec Jésus au
début, lors de la première rencontre
près du Jourdain, sont différentes de
celles après sa mort et sa
résurrection, au bord du lac de
Génésareth. C'est également le cas
avec nous. Cela ne devrait pas nous
surprendre que le Seigneur nous
conduise sur des chemins divins qui
ne sont pas ceux que nous avions à
l'esprit. Parfois il se cache, même si
nous partons à sa recherche avec
une piété sincère, comme lorsque les
femmes qui se rendent au tombeau
et ne le trouvent pas (cf Lc 24,3).
D'autres fois, en revanche, il devient
présent lorsque nous sommes
enfermés sur nous-mêmes, comme
lorsqu'il se montre aux apôtres au
Cénacle (cf Lc 24,36). Si nous ne
perdons pas confiance, au fil du
temps, nous découvrirons que ces
ténèbres étaient lumineuses, que le



Christ lui-même nous embrassait
avec sollicitude - « ne crains pas »,
nous répétait-il - dans ces moments
où nous étions en train de forger
notre cœur à sa mesure.

Jon Borobia

[1] Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Une vie pour Dieu. Réflexions sur la
figure de Josémaria Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1992, pp.
163-164.

[2] Cf Catéchisme de l’Eglise
Catholique, n° 2573.

[3] Cf Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 301.

[4] Eugène Boylan, Difficultés dans
l’oraison mentale, Rialp, Madrid,
1974, p. 147.



[5] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
295.

[6] Saint Josémaria, Chemin, n° 90.

[7] Cf Saint Josémaria, Sillon, n° 65.

[8] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 2705.

[9] Saint Josémaria, Sillon, n° 670.

[10] Saint Josémaria, Chemin, n° 895.

[11] Saint Josémaria, Sillon, n° 449.

[12] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 2725

[13] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
20.

[14] Ibid. n° 253

[15] Ibid. n° 303

[16] Ibid. n° 305

Photo: Sabine Ojeil on Unsplash



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/le-connaitre-et-
se-connaitre-ix-ne-crains-pas-car/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/le-connaitre-et-se-connaitre-ix-ne-crains-pas-car/
https://opusdei.org/fr-ch/article/le-connaitre-et-se-connaitre-ix-ne-crains-pas-car/
https://opusdei.org/fr-ch/article/le-connaitre-et-se-connaitre-ix-ne-crains-pas-car/

	Le connaître et se connaître (IX) : Ne crains pas, car Je suis avec toi

