
opusdei.org

La volonté de Dieu
est-elle qu’on soit
heureux ?

L'abbé Patrick Pégourier
propose des éléments de
réponse à la question
importante du bonheur

17/02/2012

Cette question est presque incongrue
pour un chrétien, tant la réponse est
patente : Joie pour les cœurs qui
cherchent Dieu (Ps 105, 3). Mais a-t-il
cherché à y répondre avec
profondeur et sincérité ? Car, comme



l’enseigne la sagesse populaire, Il y a
loin de la coupe aux lèvres.

La question en débat

La troisième demande duNotre Père
nous invite à épouser la volonté de
Dieu : Que ta volonté soit faite sur la
terre comme au ciel ! En d’autres
termes : que je sois capable, moi qui
te prie, Seigneur, de l’accomplir en
mon humanité – ma terre – aussi
bien que les esprits bienheureux du
ciel : avec autant de résolution et
d’ardeur ! Eh bien, commentait saint
Alphonse de Liguori, Si Dieu donnait
à entendre aux séraphins (…) d’aller
brûler dans le feu de l’enfer,
immédiatement ils se précipiteraient
dans cet abîme pour faire la volonté
divine [1] Certes, les séraphins sont,
par nature, les « brûlants » de Dieu ;
néanmoins, cela paraît insensé, au
risque de rendre cette comparaison
caricaturale. Dans son commentaire
sur « la prière des enfants de Dieu »,



le saint Père donne la raison
théologique du vouloir se livrer à
Dieu sans détour : comme l’essence
du ciel est d’être une seule chose avec
la volonté de Dieu, l’union entre
volonté et vérité, la terre devient « ciel
» seulement si et dans la mesure où la
volonté de Dieu y est faite, tandis
qu’elle n’est que « terre », pôle opposé
au ciel, si et dans la mesure où elle se
soustrait à la volonté de Dieu. C’est
pourquoi nous demandons que sur la
terre, il en soit de même qu’au ciel, et
que la terre devienne « ciel » [2].
L’argument est irréfutable car il est
tiré des vérités de la foi qui sont les
points d’appui de l’agir des croyants.
Mais quelle en est l’expression
concrète dans la vie de ceux-ci ?
Trouve-t-il un développement
heureux chez ceux qui cherchent à
s’unir au vouloir de Dieu ?

Des réserves



Nombreux sont ceux qui
préfèreraient ne pas être aimés de
Dieu de trop près, par peur qu’il leur
en coûte au-delà de ce qu’ils sont
disposés à consentir. Bien sûr, Jésus
se réjouit de faire sa nourriture de la
volonté de son Père[3], même à
l’agonie à Gethsémani ; car il est le
nouvel Adam chez qui la volonté
humaine est pleinement libre, et
trouve sa réalisation dans le « oui » à
Dieu que nos premiers parents
avaient transformé en opposition[4].
Par contre, lorsqu’il comprend ce
que Dieu attend de lui, Jonas
s’embarque sur le premier bateau en
partance, pour fuir au bout du
monde, loin de la face de l’Eternel[5].
Plus proche de nous, Bernadette
Soubirous à qui la Vierge demande 
[6] : Voulez-vous me faire la grâce de
venir ici pendant quinze jours ?,
commentera par la suite au sujet des
désagréments que les apparitions lui
causèrent : « Ces choses-là se paient
» ! Pendant des années, la Providence



prépare l’âme du jeune Josémaria
Escriva pour qu’il soit l’instrument
apte à transmettre au monde le
message de l’Opus Dei ; aussi le fait-
elle passer au creuset de l’Amour
divin afin qu’il en vienne à être
détaché de tout, sauf de la volonté de
son Père, et qu’il apprenne les
chemins de la Sagesse : deuils
successifs de ses trois petites sœurs,
banqueroute et mort de son père,
nécessité de quitter Barbastro, puis
Logrono, puis Saragosse où il est
ordonné prêtre, difficultés à se faire
incardiner à Madrid…, autant
d’étapes qui, dans l’intériorité de son
intimité avec Dieu, ne lui apparurent
pas comme un parcours capricieux et
embrouillé, mais comme une
ascension dans l’obéissance, pas à
pas, vers le sommet du haut duquel
l’entreprise divine à laquelle il était
appelé lui serait dévoilée[7].

Clés de compréhension



Cette quête entêtée du « bon plaisir »
divin, au-delà de ce qui semble
raisonnable aux yeux humains, au-
delà de ce qui semble être
avantageux pour soi, réclame pour le
moins deux fermes dispositions :

a) un abandon humble et confiant :
s’abandonner, c’est se remettre à
bandon [8] de quelqu’un d’autre, à
son pouvoir, à sa merci. Ce
dessaisissement de soi est-il bien
raisonnable? Oui, car Dieu est sans
idée du mal, « rien ne peut être dans
la puissance divine qui ne puisse être
dans la juste volonté de Dieu ou dans
sa sage intelligence »[9]. En outre, il a
un « cœur de père et de mère » : De
toute votre inquiétude, déchargez-
vous sur lui car Il prend soin de vous 
[10] ; toujours, il est disposé à nous
encourager, à pardonner mais, en
même temps, il veut que nous
réussissions ce pourquoi il nous a fait
venir au monde, et souhaite éviter à
son Fils le spectacle du gâchis des



âmes qu’il ne parviendrait pas à
sauver. C’est pourquoi il fait en sorte
de nous développer : non en quelque
aspect de notre personnalité –
intelligence, imagination… – mais de
nous développer « tout court », en
notre cœur, lieu d’élaboration de nos
motivations d’action. Toute notre vie
consiste à apprendre à aimer mieux,
à aimer comme Dieu aime. Pour ce
faire, il nous met à deux écoles : celle
de l’Église (formation doctrinale et
spirituelle), et celle de la Providence
(circonstances de notre vie qu’il
agence ou dont il tolère le
déroulement pour notre édification
ou notre amendement). Le fond de
l’abandon est donc la confiance
humble en Lui, toujours fidèle,
jamais défaillant, qui ne peut ni se
tromper ni nous tromper.

b) la seconde disposition et la
détermination à vouloir ce que Dieu
veut, même sans parvenir à en
découvrir les données concrètes, et



l’orientation de notre effort dans ce
sens. Dieu n’exige pas de nous des
résultats ; il nous demande de lutter,
de mettre en œuvre des moyens
adéquats ; car il cherche, non pas
notre efficience, mais notre cœur. Et
même dans les épreuves, le
découragement et les faiblesses,
même étreints par « une volonté sans
vouloir », au fond de notre
conscience, nous découvrons, parce
que nous sommes ses enfants, ce
ressort intime qui consiste à «
vouloir aimer » sa volonté : Nous
voulons aimer. Au moins avons-nous
le désir d’avoir des désirs. Cela, mes
enfants, déjà c’est lutter[11].

Nouvelle perspective d’existence ?

Ne convient-il pas alors de se faire de
la volonté de Dieu une idée plus
juste ? Non pas pression, contrainte
extérieure, mais manière dont Dieu
déploie son amour paternel dans
notre vie en nous invitant à l’accueillir



par une adhésion libre. Non pas
prison qui nous enferme, mais portes
ouvertes vers un épanouissement et
un bonheur. Même si cela suppose
parfois des sacrifices. Car elle est
inséparablement exigence et
providence, appel et don, chemin et
nourriture. Dans l’acte même où il
nous propose sa volonté, Dieu se
donne entièrement à nous par
amour[12]. Un exemple, au début de
la guerre civile d’Espagne : les
incendies de couvents et d’églises se
multiplient ; des étudiants
manifestent dans les rues de Madrid
leur indignation et sont incarcérés ;
parmi eux, quelques-uns de ceux que
l’abbé Escriva s’efforce de former à
la vie spirituelle ; dès qu’il apprend la
nouvelle, il se rend à la prison pour
les encourager à ne pas perdre la joie
ni l’espérance, et à prier : n’oubliez
pas que vous êtes fils de Dieu… Vous
abandonnant, vous n’aurez pas à vous
soucier, puisque vous vous reposerez
dans le sein du Père. La pleine



acceptation de la Volonté de Dieu
apporte nécessairement la joie et la
paix : le bonheur sur la Croix. – On
voit alors que le joug du Christ est
doux et que son fardeau est léger[13].
Là en effet, on apprend à aimer
totalement, on vit avec joie le don de
soi ; là, on agit pour Dieu et pour les
autres. Dans ce sens, il écrira à l’un
d’entre eux : une fois perdues ces
consolations humaines…, ne cherche
pas tes aises, aime la Croix – Il est peu
de la porter -, le Seigneur entendra ta
prière. Tes sens s’apaiseront, ton cœur
se refermera, et tu auras la paix[14].

Il est clair que la compréhension de
la volonté de Dieu suppose une
bonne capacité d’intériorisation et de
remise en question : Il nous parle de
nos péchés, de nos erreurs, de nos
manques de générosité, mais c’est
pour nous en libérer, pour nous
promettre son affection et son amour
[15] ;et si le coup de griffe de l’épreuve
nous atteint, acceptons-le comme le



signe de ce qu’il nous juge
suffisamment mûrs pour nous
associer plus étroitement à sa Croix
rédemptrice [16]. Plus encore qu’elle
ne se fait, la volonté de Dieu se reçoit,
du plus intime de soi : « l’amour vrai,
en effet, implique la joie de faire le
bon plaisir de l’autre, de préférer la
volonté de l’autre à la sienne (quand
cela est légitime bien sûr...). Voilà
donc l’un des motifs de quête du
vouloir divin. Mais celle-ci n’est pas à
sens unique : Dieu nous invite à faire
sa volonté pour pouvoir faire la
nôtre, une fois qu’elle sera
suffisamment purifiée et éclairée. Á
l’agonie, la petite Thérèse confiait au
Seigneur : Sur terre j’ai toujours fait
ta volonté, alors au ciel c’est toi qui
feras la mienne ! Dieu ne refuse rien
à celui qui ne lui refuse rien. Dans ce
domaine comme dans toute
l’existence chrétienne, l’horizon est
toujours l’amour et la réciprocité qui
lui est propre »[17].



[1] De l’union de notre volonté à la
volonté de Dieu, 4.

[2] Benoît XVI, Jésus de Nazareth,
Flammarion 2007, chap. 5.

[3] Cf. Jn 4, 34.

[4] Cf. Benoit XVI, Audience du
1/02/12.

[5] Cf. Jon 1, 1-3.

[6] 3èm.e apparition : le 18 février
1858.

[7] André Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier
2001, vol. I, chap. IV, p. 247.

[8] Terme d’ancien français.

[9] Saint Thomas d’Aquin,S.Th. 1, 25,
5, ad 1.

[10] 1 P 5, 7.



[11] Saint Josémaria, Notes de
méditation, février 1972.

[12] Père Jacques-Philippe.

[13] François Gondrand, Au pas de
Dieu, Editions France-Empire 1986, p.
864 et 758. [14] ibid., p. 726.

[15] Quand le Christ passe, 64, 1. [16]
Amis de Dieu, 124, 2.

[17] Père Jacques Philippe.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-volonte-de-
dieu-est-elle-quon-soit-heureux/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-volonte-de-dieu-est-elle-quon-soit-heureux/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-volonte-de-dieu-est-elle-quon-soit-heureux/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-volonte-de-dieu-est-elle-quon-soit-heureux/

	La volonté de Dieu est-elle qu’on soit heureux ?

