
opusdei.org

La réunion de
famille: une saveur
de chrétienté
primitive

La réunion est le moment de la
journée ou de la semaine où les
personnes de l'Opus Dei font
l'expérience de leur
appartenance commune au
peuple de Dieu qu'est l'Église et
à cette portion qu'en est
l'Œuvre : elle leur rappelle
qu'elles font partie d'une
famille et leur donne envie
d'aller à la rencontre de toutes
les âmes.



15/04/2025

Avant de monter au ciel, Jésus a
voulu rencontrer brièvement les
apôtres, en guise d'adieu. Son
apparition les avait cependant
surpris, car les onze étaient à ce
moment-là "à table". Le Seigneur a
profité de ces derniers instants avec
ses disciples pour leur exposer le
programme de vie qui les attendait
désormais : « Allez dans le monde
entier. Proclamez l’Évangile à toute
la création » (Mc 16, 15). À la lecture
de ce passage, saint Josémaria eut un
jour envie de s'exclamer : « C'est la
réunion ! » Ce n'était pas la première
fois que l'évangéliste évoquait un tel
rassemblement. Avant la
multiplication des pains, le Seigneur
avait dit aux Douze : « Venez à l’écart
dans un endroit désert, et reposez-
vous un peu » (Mc 6, 31). « Ces
conversations du Christ ressuscité



avec les disciples – ajoutait le
fondateur de l'Opus Dei – sont aussi
l'évangile de la réunion ; je ne l'avais
pas vu sous cet angle, jusqu'à
aujourd'hui. »[1].

Pour atteindre le cœur

Évoquant les moments où Jésus
rencontrait les apôtres et
s’entretenait avec eux, comme l'on
converse en famille, saint Josémaria
disait que la coutume de la réunion
avait « la saveur de la chrétienté
primitive »[2]. Dès les premières
années de l'Académie DYA, cette
coutume a joué un rôle clé dans la
vie de famille du centre. Dans son
commentaire de l'Instruction du 31-
V-1936, Don Alvaro note que saint
Josémaria transmettait l'esprit de
l'Œuvre aux premiers membres
pendant ces moments-là : c'était
l'occasion de voir les choses de façon
surnaturelle et d'aviver leur zèle
apostolique, même si l'on ne parlait



que de sujets anodins ou que l'on
plaisantait.[3]

Le chrétien fait partie du peuple de
Dieu et son identité se fonde sur cette
réalité, d'une certaine façon. La lutte
pour la sainteté ne se fait pas en
solitaire. Au contraire, le Seigneur
compte sur les relations que nous
établissons dans notre vie. « Le bon
vouloir de Dieu a été que les hommes
ne reçoivent pas la sanctification et
le salut séparément, hors de tout lien
mutuel ; il a voulu en faire un peuple
qui le connaîtrait selon la vérité et le
servirait dans la sainteté »[4].

La réunion est un moment où nous
pouvons faire l'expérience de notre
appartenance commune au peuple
de Dieu qu'est l'Église et à cette partie
de l'Église qu'est l'Œuvre. C'est
pourquoi elle n'est pas seulement
une réunion : c'est une nécessité de
la vie en famille, un moment où nous
pouvons accueillir nos frères et



sœurs et déployer nos qualités pour
atteindre le cœur de chacun d'entre
eux. C'est pourquoi c'est aussi un 
moyen de formation où nous
apprenons à connaître la manière
d'être des autres, à comprendre des
façons de voir la vie différentes et à
enrichir notre monde intérieur. Le
plaisir de la compagnie des autres
nourrit nos relations afin que notre
affection atteigne tout le monde : «
Gagner en affabilité, en joie, en
patience, en optimisme, en
délicatesse, et dans toutes les vertus
qui rendent aimable la vie commune,
tout cela compte beaucoup pour que
chacun puisse se sentir accueilli et
être heureux »[5].

Mais cela ne va pas de soi, ni ne
résulte de l'inertie ou du fait de vivre
sous le même toit. Vouloir construire
un foyer dont chacun se sente partie
prenante conduit à nourrir la vie en
famille grâce à une créativité
constante, sans formules prédéfinies.



Et c'est dans la réunion, ainsi que
dans d'autres moments où nous
partageons notre temps avec les
personnes du centre, que nous
pouvons réaliser ce désir.

Une perte de temps

Partager des moments ensemble est
essentiel dans la vie de toute famille.
C'est précisément le temps passé
dans ces moments de réunion qui
nous aide à nouer des relations avec
les personnes avec lesquelles nous
vivons. « Si vous n’aviez pas la
réunion, (...) vous ne seriez pas unis
entre vous, vous vivriez comme des
étrangers »[6]. Il est vrai qu'il n'est pas
toujours possible d'y participer, ou
qu’on ne peut y assister qu'une fois
par semaine, ou à l'occasion d'un
moyen de formation ou de quelques
jours de rencontre ; mais en tout cas,
quand nous y sommes, nous pouvons
toujours en faire une occasion de
cultiver la fraternité qui nous pousse



à sortir de nous-mêmes et à nous
intéresser à nos frères et sœurs. Elle
nous rappelle, au milieu des
occupations de la journée ou de la
semaine, que nous faisons partie
d'une famille surnaturelle.

D'un point de vue utilitaire, nous
pourrions penser que la réunion est
une perte de temps, car nous ne
faisons rien qui se concrétise ensuite
en termes de productivité ou
d'efficacité. Mais c'est précisément le
temps que nous perdons avec ces
personnes qui nous fait gagner en
joie et en désir d'aller à la rencontre
de toutes les âmes. « Si vous vous
aimez et manifestez votre affection,
chacune de nos maisons sera le foyer
que je veux pour mes enfants. Vos
frères et sœurs auront une sainte
envie de rentrer à la maison après
une journée de travail ; et ils auront
aussi le désir de repartir – reposés,
sereins – pour la guerre de paix et



d'amour que le Seigneur nous
demande »[7].

En effet c’est un défi de faire en sorte
qu'une vie professionnelle et
apostolique intense se renforce à la
chaleur du foyer. C'est un idéal que
toute famille s’efforce de réaliser :
que le travail des parents se déroule
en harmonie avec l’attention portée
au conjoint et aux enfants. C'est
pourquoi nous tâchons de concilier
ces deux réalités pour qu'elles se
nourrissent l'une l'autre : travailler
en sachant que nous subvenons aux
besoins d’une famille, nous détendre
dans l’atmosphère du foyer pour
pouvoir mieux travailler. Dans les
deux cas, nous rendons le monde
plus habitable pour les enfants de
Dieu.

Chacun à sa manière

Notre histoire personnelle est
façonnée dans une large mesure par
le foyer dans lequel nous avons



grandi. De même, nous, chrétiens,
nous savons que nous faisons partie
de la famille de Dieu. Le pape
François a défini l'Église elle-même
comme « un foyer parmi les foyers
»[8]. Dans l'Opus Dei, nous sommes
également appelés à créer un foyer
fondé sur les deux réalités qui nous
unissent : nous sommes enfants de
Dieu dans l'Église et nous avons été
appelés par lui à son Œuvre. Et ce
foyer est aussi appelé à marquer
notre histoire personnelle.

Chaque famille a quelque chose qui
la rend unique. Mais on peut aussi
dire que tous les membres ne jouent
pas le même rôle. Le père et la mère
jouent celui de chef de famille avec
des styles différents mais
complémentaires. Et les enfants, en
fonction de leur caractère et de leur
âge, contribuent également à créer, à
leur manière, cette atmosphère de
famille.



Il en va de même pour la vie en
famille des centres, et plus
particulièrement dans la réunion.
Certaines personnes sont
naturellement enclines à parler et à
raconter en détail ce qui vient de
leur arriver. D'autres, en revanche,
préféreront passer plus inaperçus
pour écouter plus attentivement ce
que les autres ont à dire. D'autres
encore préfèreront s'enquérir des
intérêts des autres. Bref, toutes
contribuent à leur manière à
maintenir la chaleur du foyer lors de
chaque réunion. « N'attends pas des
autres qu'ils soient à ton image et à
ta ressemblance, mais à l'image et à
la ressemblance de Dieu, selon la
situation personnelle de chacun.
Comme dans cette collection de petits
bourricots que mes filles et mes fils
m'ont envoyés du monde entier : il y
en a en paille, en or, en argent ;
certains avec des brillants, d’autres
avec des émeraudes, d’autres en fer,
d’autres... Il y a de tout. Vraiment de



tout. Je comprends qu'ils soient
comme ça, variés : ils sont tous très
sympathiques »[9].

C'est une mission à laquelle chacun
apporte une contribution
irremplaçable. Dieu compte sur nos
talents pour rendre les autres
heureux. On pourrait dire qu'il n'y a
pas de foyer modèle, mais que
chacun d’eux doit être une mosaïque
unique, faite des dons mis au service
de ceux qui nous entourent. Après
tout, c'est la logique de la Sainte
Famille : « À Bethléem, personne ne
se réserve quoi que ce soit. On n'y
entend parler ni de mon honneur, ni
de mon temps, ni de mon travail, ni
de mes idées, ni de mes goûts, ni de
mon argent. Tout y est mis au service
du jeu grandiose de Dieu avec
l'humanité qu’est la Rédemption »[10].

C'est précisément parce que chacun a
une contribution personnelle à
apporter qu'il est logique qu'il y ait



différentes façons de penser et d'agir,
dans un foyer. Cela fait partie de la
vie elle-même : il n'existe pas de
réalité sociale où tous les membres
soient identiques. De même, on
pourrait dire qu'il n'y a pas de centre
où tous aient la même manière d'être
et les mêmes préférences ou goûts.
Mais ces différences ne sont pas un
obstacle à la construction d'un foyer,
c’est plutôt le contraire. Elles nous
conduisent à aimer les autres non
seulement pour des raisons
humaines, mais parce que ce sont
des frères et sœurs, des enfants de
Dieu dans l'Œuvre. Nous imitons
ainsi l'amour inconditionnel du
Christ, qui ne se limite pas à un petit
nombre de personnes, mais s’étend à
toutes celles qu'Il a mises sur notre
chemin.

Savourer ces moments

Construire un foyer ne consiste pas
toujours à passer plus de temps à la



maison ou à faire des projets
extraordinaires, mais cela revient
aussi beaucoup à apprécier les
moments passés avec ceux qui nous
entourent que la vie quotidienne
nous offre. La réunion est l'un de ces
moments, mais ce n'est pas le seul.
Les normes de piété, les repas, le
sport ou les charges sont aussi des
occasions de passer du temps de
qualité avec les autres : ils nous
aident à mieux les connaître et à
apprendre de chacun. Même si on ne
vit pas dans un centre, on a souvent
l'occasion de partager certains de ces
moments. C’est dans ces
circonstances quotidiennes que nous
nourrissons nos relations avec les
personnes qui nous entourent et que
nous leur témoignons notre
affection.

Savourer ces moments nous permet
également de nous reposer et, d'une
certaine manière, de nous
déconnecter de l'agitation de la vie



quotidienne. Une prière attribuée à
saint Thomas More demande : «
Donne-moi, Seigneur, le sens de
l'humour. Donne-moi la grâce de
comprendre une plaisanterie, de
découvrir un peu de joie dans cette
vie et de la communiquer aux autres
»[11]. C'est précisément en mettant de
l'enthousiasme dans ces réalités que
nous découvrons ces petites doses de
joie qui se présentent à nous chaque
jour. Et ce repos, qui nous est offert
goutte à goutte, nous aide plus
qu'une averse isolée pendant une
période de sécheresse.

Dans ces pauses, nous pouvons
trouver le soutien d'un frère qui
nous réconforte, nous fortifie, nous
stimule... Et réciproquement : nous
pouvons être un réconfort pour
quelqu'un qui est fatigué. C'est
l'attitude de Jésus qui, voyant
quelqu'un de découragé, tâchait de
lui faire reprendre espoir : «
Confiance, mon enfant » (Mt 9,2), «



Grande est ta foi !" (Mt 15,28), « Lève-
toi » (Mc 5,41), « Va en paix » (Lc
7,50), « N’ayez plus peur » (Mt 14,27).
C'est un langage que chaque famille
est appelée à apprendre.

[1]. Paroles de saint Josémaria citées
dans le no 142 de l'Instruction du 31-
V-1936.

[2]. Saint Josémaria, Notes prises lors
d'une réunion, 16 juin 1974.

[3]. Cf. instruction du 31-V-1936, no

142.

[4]. Lumen gentium, no 9.

[5]. Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 1-XI-2019, no 9.

[6]. Saint Josémaria, Notes prises lors
d'une réunion, 19 décembre 1967.

[7]. Instruction 31-V-1936, no 114.



[8]. Pape François, Discours, 6 mai
2019.

[9]. Saint Josémaria, Notes prises lors
d'une réunion, 4 mai 1968.

[10]. Saint Josémaria, Lettre, 14 février
1974, no 2.

[11]. La prière de la bonne humeur de
Saint Thomas More.

José María Álvarez de Toledo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-reunion-de-
famille-une-saveur-de-chretiente-

primitive/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-reunion-de-famille-une-saveur-de-chretiente-primitive/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-reunion-de-famille-une-saveur-de-chretiente-primitive/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-reunion-de-famille-une-saveur-de-chretiente-primitive/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-reunion-de-famille-une-saveur-de-chretiente-primitive/

	La réunion de famille: une saveur de chrétienté primitive

