
opusdei.org

Thème 27 - La
moralité des actes
humains

L'agir est moralement bon
quand les choix libres sont
conformes au vrai bien de
l'homme.

14/01/2014

27.

LA MORALITÉ DES ACTES
HUMAINS



L'agir est moralement bon quand
les choix libres sont conformes au
vrai bien de l'homme.

1.Moralité des actes humains

« Les actes humains, c’est-à-dire
librement choisis par suite d’un
jugement de conscience, sont
moralement qualifiables. Ils sont
bons ou mauvais » (Catéchisme,
1749). « L'agir est moralement bon
quand les choix libres sont
conformes au vrai bien de l'homme
et manifestent ainsi l'orientation
volontaire de la personne vers sa fin
ultime, à savoir Dieu lui-même[1]. »
La moralité des actes humains
dépend :

– de l’objet choisi ;

– de la fin visée ou de l’intention ;

– des circonstances de l’action.



L’objet, l’intention et les
circonstances forment les " sources ",
ou éléments constitutifs, de la
moralité des actes humains
» (Catéchisme, 1750).

2. L'objet moral

L’objet moral est « la fin prochaine
d'un choix délibéré qui détermine
l'acte du vouloir de la personne qui
agit »[2]. La valeur morale des actes
humains (qu'ils soient bons ou
mauvais) dépend avant tout de la
conformité de l'objet ou de l'acte
voulu avec le bien de la personne,
selon le jugement de la droite
raison[3]. Seul un acte humain bon
par son objet est orienté vers la fin
ultime[4].

Il existe des actes intrinsèquement
mauvais parce qu'ils sont mauvais «
toujours et en eux-mêmes, c'est-à-
dire en raison de leur objet même,
indépendamment des intentions



ultérieures de celui qui agit et des
circonstances »[5].

Le "proportionnalisme" et le
"conséquentialisme" sont des théories
erronées portant sur la notion et la
formation de l'objet moral d'une
action, selon lesquelles il faut
déterminer la« proportion » entre les
biens et les maux que l’on vise, ou les
conséquences qui peuvent en
découler[6].

3.L’intention

Dans l’agir humain « la fin est le
terme premier de l’intention et
désigne le but poursuivi dans
l’action. L’intention est un
mouvement de la volonté vers la fin ;
elle regarde le terme de l’agir
» (Catéchisme, 1752)[7]. Un acte qui,
par son objet peut être « ordonné »
vers Dieu « accède à sa perfection
ultime et décisive quand la volonté
l'ordonne effectivement à Dieu »[8].
L'intention du sujet qui agit « est un



élément essentiel dans la
qualification morale de l’action
» (Catéchisme, 1752).

L’intention « ne se limite pas à la
direction de nos actions singulières,
mais peut ordonner vers un même
but des actions multiples ; elle peut
orienter toute la vie vers la fin ultime
» (Catéchisme, 1752)[9]. « Une même
action peut aussi être inspirée par
plusieurs intentions » (ibidem).

« Une intention bonne ne rend ni bon
ni juste un comportement en lui-
même désordonné. La fin ne justifie
pas les moyens[10]. » (Catéchisme,
1753). « En revanche, une intention
mauvaise surajoutée (ainsi la vaine
gloire) rend mauvais un acte qui, de
soi, peut être bon (comme l’aumône ;
cf. Mt 6, 2-4). » (Catéchisme, 1753).

4.Les circonstances

Les circonstances « sont les éléments
secondaires d’un acte moral. Elles



contribuent à aggraver ou à
diminuer la bonté ou la malice
morale des actes humains (par
exemple le montant d’un vol). Elles
peuvent aussi atténuer ou augmenter
la responsabilité de l’agent (ainsi agir
par crainte de la mort) » (Catéchisme,
1754). Les circonstances « ne peuvent
rendre ni bonne, ni juste une action
en elle-même mauvaise » (ibidem).

« L’acte moralement bon suppose à la
fois la bonté de l’objet, de la fin et des
circonstances[11] » (Catéchisme,
1955).

5.Les actions indirectement
volontaires

« Une action peut être indirectement
volontaire quand elle résulte d’une
négligence à l’égard de ce qu’on
aurait dû connaître ou faire
» (Catéchisme 1736)[12].

« Un effet peut être toléré sans être
voulu par l’agent, par exemple



l’épuisement d’une mère au chevet
de son enfant malade. L’effet
mauvais n’est pas imputable s’il n’a
été voulu ni comme fin ni comme
moyen de l’action, ainsi la mort
reçue en portant secours à une
personne en danger. Pour que l’effet
mauvais soit imputable, il faut qu’il
soit prévisible et que celui qui agit ait
la possibilité de l’éviter, par exemple
dans le cas d’un homicide commis
par un conducteur en état d’ivresse
» (Catéchisme, 1737).

On dit aussi qu'un effet a été obtenu
par le jeu du « volontaire indirect »
lorsqu'on ne le désirait ni comme fin
ni comme moyen dans un autre but,
mais sachant qu'il accompagne
nécessairement l’action que l'on veut
réaliser[13]. Cette notion est d'une
grande importance dans la vie
morale, parce qu'il arrive parfois que
des actions soient à double effet, un
bon et un autre mauvais, et qu’il peut
être licite de les réaliser pour obtenir



un effet bon (voulu directement),
quoique l'on ne puisse éviter le mal
(qui, en conséquence, n’est voulu que
de manière indirecte). Il s'agit parfois
de situations très délicates, pour
lesquelles la prudence conseille de
demander un avis à une personne
qui peut le donner.

Un acte est volontaire (et en
conséquence imputable) in causa
lorsqu'il n'est pas choisi pour lui-
même mais qu’il résulte
fréquemment (in multis) d’une
conduite directement voulue. Par
exemple celui qui ne contrôle pas de
façon convenable le regard devant
des images obscènes est responsable
(parce qu'il l’a voulu in causa) du
désordre (non directement choisi)
qui s'ensuit dans son imagination; et
celui qui lutte pour vivre la présence
de Dieu veut in causa les actes
d’amour qu’il réalise sans, en
apparence, se le proposer.



6.La responsabilité

« La liberté rend l’homme
responsable de ses actes dans la
mesure où ils sont volontaires
» (Catéchisme, 1734). L’exercice de la
liberté comporte toujours une
responsabilité devant Dieu : dans
tout acte libre, d'une certaine
manière, nous acceptons ou nous
rejetons la volonté de Dieu. « Le
progrès dans la vertu, la
connaissance du bien et l’ascèse
accroissent la maîtrise de la volonté
sur ses actes » (CEC, 1734).

« L’imputabilité et la responsabilité
d’une action peuvent être diminuées
voire supprimées par l’ignorance,
l’inadvertance, la violence, la crainte,
les habitudes, les affections
immodérées et d’autres facteurs
psychiques ou sociaux » (Catéchisme,
1735).

7.Le mérite



« Le terme " mérite " désigne, en
général, la rétribution due par une
communauté ou une société pour
l’action d’un de ses membres
éprouvée comme un bienfait ou un
méfait, digne de récompense ou de
sanction. Le mérite ressort à la vertu
de justice conformément au principe
de l’égalité qui la régit » (Catéchisme,
2006)[14].

L'homme n'a pas, par lui-même, de
mérite devant Dieu, pour ses bonnes
œuvres (cf. Catéchisme, 2007).
Cependant, « l’adoption filiale, en
nous rendant participants par grâce
à la nature divine, peut nous
conférer, suivant la justice gratuite
de Dieu, un véritable mérite. C’est là
un droit par grâce, le plein droit de
l’amour, qui nous fait " cohéritiers "
du Christ et dignes d’obtenir
l’"héritage promis de la vie éternelle
» (Catéchisme, 2009)[15].



« Le mérite de l’homme auprès de
Dieu dans la vie chrétienne provient
de ce que Dieu a librement disposé
d’associer l’homme à l’œuvre de sa
grâce » (Catéchisme, 2008)[16].

Francisco Diaz

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église Catholique,
1749-1761.

Jean Paul II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 71-83.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie Le respect
chrétien de la personne et de sa
liberté, in Quand le Christ passe,
67-72.

[1] Jean Paul II, Enc Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 72. « La



question initiale du dialogue entre le
jeune homme et Jésus : "Que dois-je
faire de bon pour avoir la vie
éternelle ?" (Mt 19, 16) met
immédiatement en évidence le lien
essentiel entre la valeur morale d'un
acte et la fin ultime de l'homme (…).
La réponse de Jésus et la référence
aux commandements manifestent
aussi que la voie qui mène à cette fin
est marquée par le respect des lois
divines qui sauvegardent le bien
humain. Seul l'acte conforme au bien
peut être la voie qui conduit à la vie.
(ibidem)

[2] Jean Paul II, Enc Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 78. Cf. 
Catéchisme, 1751. Pour savoir quel
est l’objet moral d’un acte, « il
convient donc de se situer dans la
perspective de la personne qui agit.
En effet, l'objet de l'acte du vouloir
est un comportement librement
choisi. En tant que conforme à
l'ordre de la raison, il est cause de la



bonté de la volonté (…). Par objet
d'un acte moral déterminé, on ne
peut donc entendre un processus ou
un événement d'ordre seulement
physique, à évaluer selon qu'il
provoque un état de choses
déterminé dans le monde extérieur
» (ibidem). On ne doit pas confondre
l’"objet physique" avec l’"objet
moral" de l’action (une même action
physique peut être objet d’actes
moraux divers; par exemple couper
avec un bistouri peut êtreune
opération chirurgicale ou…un
homicide).

[3] « La moralité de l'acte humain
dépend avant tout et
fondamentalement de l'objet
raisonnablement choisi par la
volonté délibérée » (Jean Paul II, Enc 
Veritatis splendor, 6-VIII-1993, 78).

[4] Cf. ibidem, 78-79.

[5] Ibidem, 80 ; cf. Catéchisme, 1756.
Le Concile Vatican II signale



plusieurs exemples : attentats à la vie
humaine, « comme toute espèce
d'homicide, le génocide,
l'avortement, l'euthanasie et même le
suicide délibéré »; attentats à
l’intégrité de la personne humaine, «
comme les mutilations, la torture
physique ou morale, les contraintes
psychologiques »; les offenses à la
dignité humaine « comme les
conditions de vie infrahumaines, les
emprisonnements arbitraires, les
déportations, l'esclavage, la
prostitution, le commerce des
femmes et des jeunes; ou encore les
conditions de travail dégradantes qui
réduisent les travailleurs au rang de
purs instruments de rapport, sans
égard pour leur personnalité libre et
responsable ». « Toutes ces pratiques
et d’autres analogues sont, en vérité,
infâmes. Tandis qu’elles corrompent
la civilisation, elles déshonorent ceux
qui s’y livrent plus encore que ceux
qui les subissent et insultent
gravement à l’honneur du



Créateur» (Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 27).

Paul VI, se référant aux pratiques
contraceptives, a enseigné qu’il n’est
jamais licite « de prendre comme
objet d'un acte positif de volonté ce
qui est intrinsèquement un désordre
et, par conséquent, une chose
indigne de la personne humaine,
même avec l'intention de
sauvegarder ou de promouvoir des
biens individuels, familiaux ou
sociaux » (Paul VI, Enc. Humanæ
vitæ, 25-VII-1968, 14).

[6] Ces théories n’affirment pas que «
l’on peut commettre un acte
mauvaispour obtenir un bien », mais
qu’il n’est pas possible de dire qu’il
existe des comportements toujours
mauvais, parce que cela dépend dans
chaque cas de la « proportion » entre
le bien et le mal, ou des «
conséquences » (cf. Jean Paul II, Enc 
Veritatis splendor, 6-VIII-1993, 75).



À titre d’exemple, un
"proportionnaliste" ne soutiendrait
pas que « l’on puisse commettre une
escroquerie pour une fin juste »,
mais il examinerait d’abord si
l’action est ou non une escroquerie
(si ce qui est "objectivement choisi"
est ou non une escroquerie) en
tenant compte de toutes les
circonstances et de l’intention.
Finalement il pourrait conclure que
ce n’est pas une escroquerie alors
qu’objectivement c’en est une, et il
pourrait ainsi justifier cette action
(ou n’importe quelle autre).

[7] Par objet moral on entend ce que
la volonté veut par un acte concret
(par exemple : tuer une personne,
donner une aumône), tandis que
l’intention désigne le pourquoi (par
exemple : pour obtenir un héritage,
pour donner une bonne image de soi
devant les autres ou pour aider un
pauvre).



[8] Jean Paul II, Enc Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 78

[9] Par exemple, leservice que l’on
rend à quelqu’un a pour fin d’aider
son prochain, mais il peut en même
temps être inspiré par l’amour de
Dieu comme fin ultime de toutes nos
actions, ou par intérêt personnel, ou
pour satisfaire la vanité (cf. 
Catéchisme, 1752).

[10] « Il arrive fréquemment que
l’homme agisse avec une bonne
intention mais sans profit spirituel,
car il lui manque la bonne volonté.
Par exemple, si quelqu’un vole pour
donner aux pauvres : dans ce cas, si
l’intention est bonne, il manque la
rectitude de la volonté, car l’action
est mauvaise. En conclusion, la
bonne intention n’autorise pas à
faire une œuvre mauvaise. « Certains
disent : faisons le mal pour qu’en
sorte le bien. Ceux-ci méritent leur
propre condamnation » (Rm 3, 8)



» (Saint Thomas d’Aquin, In duo
præcepta caritatis, Opuscula
theologica, II, n° 1168)

[11] C’est-à-dire, que pour qu’un acte
libre soit ordonné à la vraie fin
ultime il est requis :

a) qu’il soit en lui-même ordonnable
à la fin (bonté objective), c’est l’objet
de l’acte moral,

b) qu’il soit ordonnable à la fin dans
les circonstances de lieu, de temps,
etc. où il est réalisé,

c) que la volonté du sujet l’ordonne
effectivement à la vraie fin (bonté
subjective), c’est l’intention.

[12] « Par exemple un accident
provenant d’une ignorance du code
de la route » (Catéchisme, 1736). En
ignorant –volontairement,
coupablement - des normes
élémentaires du code de la route, on



peut dire que l’on veut indirectement
les conséquences de cette ignorance.

[13] Par exemple, celui qui, pour
soigner un rhume, prend un
comprimé dont il sait qu’il a comme
effet secondaire la somnolence, veut
directement guérir de son rhume et
indirectement la somnolence. Á
proprement parler, les effets
indirects d’une action ne sont pas
voulus mais "tolérés" ou permis par
leur union inévitable à l’action que
l’on souhaite réaliser.

[14] La faute est, par conséquent, la
responsabilité contractée devant
Dieu par le péché, qui nous vaut le
châtiment.

[15] Cf. Concile de Trente: DS 1546.

[16] Quand le chrétien agit bien, «
l’action paternelle de Dieu est
première, c’est Lui qui donne
l’impulsion, et le libre agir de
l’homme est second, c’est lui qui



collabore, de telle sorte que les
mérites des œuvres bonnes doivent
être attribuées à la grâce de Dieu en
premier lieu, et au fidèle chrétien en
second lieu » (ibidem)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-moralite-
des-actes-humains/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-moralite-des-actes-humains/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-moralite-des-actes-humains/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-moralite-des-actes-humains/

	Thème 27 - La moralité des actes humains

