
opusdei.org

Thème 26 - La
liberté, la loi et la
conscience

Dieu a voulu la liberté pour que
l’homme cherche sans
contrainte son Créateur et
Rédempteur.

15/01/2014

26.

La liberté, la loi et la conscience

Dieu a voulu la liberté pour que
l’homme cherche sans contrainte
son Créateur et Rédempteur.



1.La liberté des fils de Dieu

La liberté humaine a plusieurs
dimensions. Être libre de toute
contrainte c’est pouvoir faire ce
qu'on a décidé de faire, sans y être
forcé ou empêché de l’extérieur.
Ainsi parle-t-on de liberté
d'expression, de liberté de réunion,
etc. La liberté de choix ou liberté
psychologique signifie l'absence de
nécessité interne au moment de
choisir une chose ou une autre; elle
ne se réfère plus à la possibilité de
faire, mais à celle de décider de façon
autonome, sans déterminisme
intérieur. Au sens moral, la liberté se
réfère en revanche à la capacité
d'affirmer et d’aimer le bien,qui est
donc l'objet de la volonté libre, sans
être asservie aux passions
désordonnées et au péché.

Dieu a voulu la liberté humaine pour
que l'homme « puisse de lui-même
chercher son Créateur et, en



adhérant librement à lui, s’achever
ainsi dans une bienheureuse
plénitude. La dignité de l’homme
exige donc de lui qu’il agisse selon un
choix conscient et libre, mû et
déterminé par une conviction
personnelle, et non sous le seul effet
de poussées instinctives ou d’une
contrainte extérieure. L’homme
parvient à cette dignité lorsque se
délivrant de toute servitude des
passions, par le choix libre du bien, il
marche vers sa destinée et prend
soin de s’en procurer réellement les
moyens par son ingéniosité. »[1].

La liberté affranchie de contrainte
extérieure et des passions
désordonnées, en un mot, la liberté
humaine en plénitude, possède une
grande valeur parce qu’elle seule
rend possible l’amour (la libre
affirmation) du bien pour sa raison
de bien, et en conséquence l’amour
de Dieu en tant que bien suprême,
acte par lequel l’homme imite



l’Amour divin et parvient à la fin
pour laquelle il a été créé. En ce sens
« la vraie liberté est en l’homme un
signe privilégié de l’image divine
»[2].

La Sainte Écriture considère la
liberté humaine dans la perspective
de l'histoire du salut. À cause de la
première chute, la liberté que
l’homme avait reçue de Dieu a été
soumise à l'esclavage du péché, sans
être corrompue complètement (cf. 
Catéchisme, 1739-1740). « Par sa
Croix glorieuse (annoncée et
préparée par l'économie de l'Ancien
Testament) le Christ a obtenu le salut
de tous les hommes. Il les a rachetés
du péché qui les détenait en
esclavage » (Catéchisme, 1741). C’est
seulement en collaborant avec la
grâce que Dieu donne par la
médiation du Christ, que l’homme
peut jouir de la pleine liberté au sens
moral: « C’est pour la liberté que le



Christ nous a libérés » (Ga 5, 1); cf. 
Catéchisme 1741.

La possibilité qu’avait l'homme de
pécher n'a pas conduit Dieu à
renoncer à le créer libre. Les
autorités humaines doivent respecter
la liberté et ne pas lui imposer
d'autres limites que celles exigées
par les lois justes. Mais, en même
temps, il faut garder à l'esprit qu'il ne
suffit pas qu'une décision soit libre
pour être bonne ; c'est uniquement
en considération de la très grande
valeur de la libre affirmation du bien
de la part de l'homme que l’on
comprend l'exigence éthique de
respecter aussi sa liberté faillible.

2.La loi morale naturelle

Le concept de loi est un concept
analogue. La loi naturelle, la Loi
Nouvelle ou Loi du Christ, les lois
civiles et ecclésiastiques sont des lois
morales en un sens très distinct,



quoiqu'elles aient toutes quelque
chose en commun.

On appelle loi éternelle le plan de la
Sagesse divine pour conduire toute la
création vers sa fin[3]; en ce qui
concerne le genre humain, c’est le
dessein salvifique éternel de Dieu,
par lequel il nous a choisis dans le
Christ «pour que nous soyons saints
et irréprochables sous son regard,
nous ayant, dans son amour,
prédestinés à être ses fils adoptifs
par Jésus-Christ » (Ep 1, 4-5)

Dieu conduit chaque créature vers sa
fin en accord avec sa nature.
Concrètement « Dieu prend soin des
hommes autrement que des êtres
non personnels: non pas ”de
l'extérieur” par les lois de la nature
physique, mais ”de l'intérieur” par la
raison qui, du fait qu'elle connaît la
Loi éternelle de Dieu par une lumière
naturelle, est en mesure de montrer



à l'homme la juste direction de son
agir libre[4] ».

La loi morale est la participation de
la loi éternelle dans la créature
rationnelle[5]. C’est « la Loi éternelle
elle-même, inscrite dans les êtres
doués de raison et les inclinant à
l'acte et à la fin qui leur sont propres
»[6]. Elle est, par conséquent, une loi
divine (divino-naturelle). Elle
consiste en la lumière même de la
raison qui permet de discerner le
bien et le mal, et qui a force de loi en
tant qu’elle est la voix et l’interprète
d’une raison plus élevée qui est celle
de Dieu, dont notre esprit participe et
à laquelle notre liberté adhère[7]. On
l'appelle naturelle parce qu'elle
représente la lumière de la raison
que tout homme possède par nature.

La loi morale naturelle est un
premier pas dans la communication
à tout le genre humain du dessein
salvifique de Dieu, dont la pleine



connaissance n'est possible que par
la Révélation. La loi naturelle « a
pour pivot l’aspiration et la
soumission à Dieu, source et juge de
tout bien, ainsi que le sens d’autrui
comme égal à soi-même
» (Catéchisme, 1955).

- Propriétés. La loi morale naturelle
est universelle parce qu'elle s'étend à
toute personne humaine, à toutes les
époques (cf. Catéchisme 1956). Elle
est immuable et permanente à
travers les variations de l’histoire ;
elle subsiste sous le flux des idées et
des mœurs et en soutient le progrès.
Les règles qui l’expriment demeurent
substantiellement valables
(Catéchisme 1958)[8]. Elle oblige car,
pour tendre vers Dieu, l'homme doit
accomplir librement le bien et éviter
le mal; et, pour cela, il doit pouvoir
distinguer le bien du mal, ce qui se
produit avant tout grâce à la lumière
de la raison naturelle[9].
L'observance de la loi morale



naturelle peut se révéler parfois
difficile mais elle n'est jamais
impossible[10].

- Connaissance de la loi naturelle.
Les préceptes de la loi naturelle
peuvent être connus de tous grâce à
la raison. Cependant, de fait, tous ces
préceptes ne sont pas perçus par tous
d'une manière claire et immédiate
(Catéchisme, 1960). Sa connaissance
effective peut être conditionnée par
les dispositions personnelles de
chacun, par le milieu social et
culturel, par l'éducation reçue, etc.
Étant donné que dans la situation
actuelle les séquelles du péché n'ont
pas été totalement abolies, la grâce et
la Révélation sont nécessaires à
l'homme pour que les vérités
morales puissent être connues par «
tous et sans difficulté, avec une
ferme certitude et sans mélange
d’erreur »[11].

3. La loi divine positive



La loi ancienne, révélée par Dieu à
Moïse « est le premier état de la Loi
révélée. Ses prescriptions morales
sont résumées dans les Dix
Commandements » (Catéchisme
1962) qui expriment des conclusions
immédiates de la loi morale
naturelle. Toute l'économie de
l'Ancien Testament est
principalement ordonnée à préparer,
annoncer et signifier la venue du
Sauveur[12].

La Loi Nouvelle ou Loi Évangélique
ou Loi du Christ « est la grâce de
l'Esprit Saint donné par la foi au
Christ. Les commandements
extérieurs, dont il est aussi question
dans l'Évangile, prédisposent à cette
grâce ou en déploient les effets dans
la vie »[13].

L'élément principal de loi du Christ
est la grâce de l'Esprit Saint, qui
guérit l'homme dans sa totalité et se
manifeste dans la foi qui agit par



l'amour[14]. Elle est
fondamentalement une loi interne,
qui donne la force intérieure
nécessaire pour réaliser ce qu'elle
enseigne. En second lieu, elle est
également une loi écrite qui trouve
sa place dans les enseignements du
Seigneur (le Sermon sur la
montagne, les béatitudes, etc.) et qui
peut se résumer dans un seul
commandement, le commandement
de l'amour. Ce second élément n’est
pas d'importance secondaire, car la
grâce de l'Esprit Saint, infusée dans
le cœur du croyant, implique
nécessairement de « marcher selon
l’Esprit » et s’exprime par les « fruits
de l’Esprit Saint », auxquels
s’opposent les « œuvres de la chair
» (cf. Ga 5, 16-26).

L'Église, par son magistère, est
l'interprète authentique de la loi
naturelle (cf. Catéchisme 2036). Cette
mission ne se circonscrit pas
seulement aux fidèles, mais - par le



mandat du Christ : euntes, docete
omnes gentes (Mt 28,19) - elle
embrasse tous les hommes. De ce
mandat dérive la responsabilité qui
incombe aux chrétiens d’accepter les
préceptes de la loi naturelle, car, par
la foi et l’aide du Magistère, ils la
connaissent facilement et sans
erreur.

4.Les lois civiles

Les lois civiles sont les dispositions
normatives qui émanent des
autorités de l'État (généralement
promulguées par le pouvoir législatif
de l'État) avec pour finalité de
promulguer, d'expliciter ou de
concrétiser les exigences de la loi
morale naturelle. Elles sont
nécessaires pour rendre possible et
réguler adéquatement la vie des
citoyens dans le cadre de la société
politiquement organisée[15]. Elles
doivent garantir principalement la
paix et la sécurité, la liberté, la



justice, la protection des droits
fondamentaux de la personne et la
moralité publique[16].

La vertu de la justice comporte
l'obligation morale d'accomplir les
lois civiles justes. La gravité de cette
obligation dépend de la plus ou
moins grande importance du
contenu de la loi pour le bien
commun de la société. Sont injustes
les lois qui s’opposent à la loi morale
naturelle et au bien commun de la
société. Plus concrètement sont
injustes les lois suivantes :

celles qui interdisent ce qui est
une obligation morale ou qui
imposent ce qui est une faute
morale ;

2)celles qui lèsent positivement ou
privent de la protection qui leur est
due des biens qui font partie du bien
commun : la vie, la justice, les droits
fondamentaux de la personne, le
mariage ou la famille, etc. ;

• 



3)celles qui sont promulguées de
façon illégitime;

4)celles qui ne respectent pas la
justice distributive (distribution
équitable et proportionnée entre tous
les citoyens des charges et des
bénéfices.)

Les lois civiles injustes n'obligent pas
en conscience ; tout au contraire, il
existe une obligation morale de ne
pas accomplir leurs dispositions
surtout si elles sont injustes pour les
raisons indiquées aux points 1) et 2),
de manifester son propre désaccord
et de tout mettre en œuvre pour les
modifier dès que possible ou, au
moins, pour réduire leurs effets
négatifs. Dans certains cas il sera
nécessaire de recourir à l'objection
de conscience (cf. Catéchisme
2242-2243)[17].

5. Les lois ecclésiastiques et les
commandements de l'Église



Pour sauver les hommes Dieu a
également voulu qu’ils constituent
une société[18]: l'Église, fondée par
Jésus-Christ, et dotée par lui de tous
les moyens pour accomplir sa fin
surnaturelle, qui est le salut des
âmes. Parmi ces moyens on trouve le
pouvoir législatif, dont disposent le
Souverain Pontife pour l'Église
universelle et les Évêques diocésains
– et les autorités assimilées – dans
leur propre circonscription. La
majeure partie des lois de portée
universelle sont rassemblées dans le
Code de Droit Canon. Il existe un
Code pour les fidèles de rite latin et
un autre pour les fidèles de rite
oriental.

Les lois ecclésiastiques sont à
l’origine d’une véritable obligation
morale[19] qui pourra être grave ou
légère selon la gravité de la matière.



Les commandements les plus
généraux de l'Église sont au nombre
de cinq :

1) Les dimanches et les autres jours
de fête de précepte, les fidèles sont
tenus par l’obligation de participer à
la Sainte Messe (cf. Catéchisme,
2042) ;

2) Tout fidèle est tenu par l’obligation
de confesser ses péchés mortels au
moins une fois par an, et en cas de
danger de mort et s’il désire
communier (cf. Catéchisme, 2042) ;

3) Tout fidèle est tenu par l’obligation
de recevoir la Sainte Communion au
moins chaque année à Pâques (cf. 
Catéchisme, 2042) ;

4) Aux jours de pénitence fixés par
l’Église, les fidèles sont tenus par
l’obligation de s’abstenir de viande et
d’observer le jeûne (cf. Catéchisme,
2043) ;



5) Les fidèles sont tenus par
l’obligation de subvenir aux besoins
de l’Église (Catéchisme, 2043)

6. La liberté et la loi

Il est des manières de présenter les
actes moraux qui donnent
l’impression que les exigences
éthiques contenues dans la loi
morale sont extérieures à la liberté.
Liberté et loi sont alors présentées
comme des réalités qui s'opposent et
qui se limitent réciproquement :
comme si la liberté commençait là où
s'arrête la loi et vice versa.

En réalité, le comportement libre ne
procède pas de l'instinct ou d'une
nécessité physique ou biologique,
mais chaque personne agit selon la
connaissance qu'elle a du bien et du
mal: elle réalise librement le bien
que prescrit la loi morale et tout
aussi librement elle évite le mal
connu par la même loi.



La négation du bien connu par la loi
morale n'est pas liberté, mais péché.
Autrement dit, ce qui s’oppose à la loi
morale est le péché, non la liberté. La
loi indique de façon certaine qu'il
faut corriger les désirs d’actions
peccamineuses dont une personne
peut ressentir l’attirance: désirs de
vengeance, de violence, de vol, etc.
Mais cette indication morale ne
s'oppose pas à la liberté, qui en soi
vise toujours à l'affirmation du bien.
Elle ne contraint pas la liberté, car
l’homme conserve toujours la triste
possibilité de pécher. « Mal agir n’est
pas une libération mais un esclavage.
[…] Qui agit ainsi dira peut-être qu’il
s’est comporté conformément à ses
préférences, mais quand il voudra
parler de liberté, sa voix sonnera
faux, car il se sera fait l’esclave de ce
qu’il aura choisi, et il aura fait le pire
des choix, le choix de l’absence de
Dieu, et là, il n’est pas de liberté[20].
»



Autre est la question suivante : de
par leur caractère général et concis,
les lois et les règlements humains,
peuvent ne pas être dans un cas
particulier un indicateur fidèle de ce
qu'on doit faire. La personne bien
formée sait que, dans ces cas
concrets, elle est tenue de faire ce
qu'elle sait avec certitude être
bon[21]. Étant bien entendu qu’il
n'existe aucun cas où il soit bon de
réaliser des actions intrinsèquement
mauvaises prohibées par les
préceptes négatifs de la loi morale
naturelle ou de la loi divino-positive
(adultère, homicide délibéré, etc.)
[22].

7. La conscience morale

« La conscience morale est un
jugement de la raison par lequel la
personne humaine reconnaît la
qualité morale d’un acte concret
qu’elle va poser, est en train
d’exécuter ou a accompli



» (Catéchisme, 1778). « La conscience
formule ainsi l'obligation morale à la
lumière de la loi naturelle: c'est
l'obligation de faire ce que l'homme,
par un acte de sa conscience, connaît
comme un bien qui lui est désigné ici
et maintenant[23]. »

La conscience est « norme immédiate
de la moralité personnelle »[24], c’est
pourquoi, agir à son encontre c’est
commettre un mal moral. Ce rôle de
norme immédiate appartient à la
conscience non parce qu'elle serait la
norme suprême[25], mais parce
qu'elle a pour la personne le
caractère d’une norme ultime
incontournable : « Le jugement de la
conscience affirme "en dernier
ressort" la conformité d'un
comportement concret à la loi[26] » :
c’est-à-dire que, lorsque la personne
porte un jugement avec certitude,
après avoir examiné le problème par
tous les moyens à sa disposition, il
n'existe pas d'instance supérieure,



une conscience de la conscience, un
jugement du jugement, parce que du
contraire s’ensuivrait un
enchaînement à l'infini.

On appelle conscience vraie celle qui
juge en vérité la qualité morale d'un
acte, et conscience erronée celle qui
n'atteint pas la vérité, estimant
comme bonne une action qui en
réalité est mauvaise ou vice versa. La
cause de l'erreur du jugement de la
conscience est l'ignorance : celle-ci
peut être invincible (et dès lors non
coupable), si elle s’impose à la
personne au point qu'il ne reste
aucune autre possibilité de
reconnaître l’erreur et de l'écarter ;
mais si l'on pouvait la reconnaître et
la ”vaincre ”, et qu’elle persiste parce
qu’on n’a pas voulu s’y attaquer, elle
est dite ”vincible” (et coupable)[27].
La conscience coupablement erronée
n'excuse pas de péché, et peut même
l'aggraver.



La conscience est certaine, lorsqu'elle
juge avec la certitude morale de ne
pas se tromper : on peut dire qu’elle
est subjectivement droite.On dit
qu'elle est probable, lorsque le
jugement est porté avec la conviction
qu'il existe une probabilité de se
tromper, moindre néanmoins que
celle d'être dans la vérité. On dit
qu'elle est douteuse, lorsque la
probabilité de se tromper est estimée
égale ou plus importante que celle
d’être dans le vrai. Finalement on la
dit perplexe lorsqu’on n'ose pas juger,
pensant que faire ou ne pas faire est
de toute façon un péché.

En pratique on doit suivre seulement
la conscience certaine ou droite (c’est
à dire vraie ou invinciblement
erronée[28]) . On ne doit pas agir
avec une conscience douteuse, mais
il est nécessaire de sortir du doute
par la prière, l'étude, la prise de
conseil, etc.



8. La formation de la conscience

Les actions moralement négatives
réalisées dans une ignorance
invincible ne sont pas coupables
(péchés), mais sont néanmoins
nocives pour qui les commet et peut-
être également pour d'autres, et en
tout cas peuvent contribuer à un
obscurcissement plus grand de la
conscience. De là l'impérieuse
nécessité de bien former sa
conscience (cf. Catéchisme 1783).

Pour former une conscience vraie il
est nécessaire d'instruire
l’intelligence dans la connaissance de
la vérité - pour laquelle le chrétien
peut compter sur l'aide du Magistère
de l'Église -, et d’éduquer la volonté
et l’affectivité par la pratique des
vertus[29]. C'est une tâche qui dure
toute la vie (cf. CEC, 1784).

Pour former la conscience, la vertu
d'humilité, qui s'acquiert en vivant la
sincérité devant Dieu, et la direction



spirituelle sont spécialement
importantes [30].

Ángel Rodríguez Luño

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église Catholique,
1730-1742, 1776-1794 et 1950-1974.

Jean Paul II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 28-64.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie La liberté,
don de Dieu, in Amis de Dieu, 23-38.

J. Ratzinger, Conscience et vérité, in 
L’Église, une communauté toujours en
chemin, Bayard, 2009.

[1] Concile Vatican II, Const. Gaudium
et spes, 17. Cf. Catéchisme, 1731.



[2] Ibidem.

[3] Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 93, a. 1, c ;
Concile Vatican II, Déclaration 
Dignitatis humanæ, 3.

[4] Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 43.

[5] Cf. ibidem ; Saint Thomas
d’Aquin, Somme Théologique, I-II, q.
91, a. 2.

[6] Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 44.(citant Léon
XIII)

[7] Cf. ibidem.

[8] « L’application de la loi naturelle
varie beaucoup ; elle peut requérir
une réflexion adaptée à la
multiplicité des conditions de vie,
selon les lieux, les époques, et les
circonstances. Néanmoins, dans la
diversité des cultures, la loi naturelle



demeure comme une règle reliant
entre eux les hommes et leur
imposant, au-delà des différences
inévitables, des principes
communs.» (Catéchisme, 1957).

[9] Cf. Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 42.

[10] Cf. ibidem, 102.

[11] Pie XII, Enc. Humani generis : DS
3876. Cf. Catéchisme, 1960.

[12] Cf. Concile Vatican II, Const. Dei
verbum, 15.

[13] Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 24. Cf. Saint
Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 106, a. 1, C. et ad
2.

[14] Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 108, a. 1.



[15] Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, I-II, q. 95, a. 2 ; 
Catéchisme, 1959.

[16] Cf. Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitæ, 25-III-1995, 71.

[17] Jean Paul II, Enc. Evangelium
vitæ, 25-III-1995, 72-74.

[18] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen gentium, 9.

[19] Cf. Concile de Trente, Canons sur
le sacrement du Baptême, 8 : DS 1621.

[20] Saint Josémaria, Homélie La
liberté, don de Dieu, in Amis de Dieu,
37.

[21] Cf. Saint Thomas d’Aquin, 
Somme Théologique, I-II, q. 96, a. 6 &
II-II, q. 120.

[22] Cf. Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 76, 80, 81, 82.



[23] Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 59.

[24] Ibidem, 60.

[25] Cf. Ibidem, 60.

[26] Ibidem, 59.

[27] Cf. ibidem, 62 ; Concile Vatican
II, Const. Gaudium et spes, 16.

[28]La conscience certaine
invinciblement erronée est règle de
moralité mais non de façon absolue :
elle oblige seulement tant que
perdure l’erreur. En effet, le pouvoir
d’obligation de la conscience dérive
de la vérité. Donc, la conscience
erronée ne peut obliger que dans la
mesure où subjectivement et
invinciblement elle est estimée vraie.
Dans les matières très importantes
comme l’homicide délibéré, etc., il est
très difficile de prétendre être dans
l’erreur par conscience non
coupable.



[29] Jean Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 64.

[30] « La direction spirituelle n'a pas
pour tâche de fabriquer des
créatures dépourvues de jugement
propre et qui se limitent à exécuter
matériellement ce qu'un autre leur
dit ; au contraire, la direction
spirituelle doit tendre à former des
personnes au jugement sain. Et le
jugement suppose de la maturité, des
convictions fermes, une
connaissance suffisante de la
doctrine, un esprit plein de
délicatesse, l'éducation de la volonté.
» (Saint Josémaria, Entretiens avec
Mgr Escriva de Balaguer, 93).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-liberte-la-loi-
et-la-conscience/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-liberte-la-loi-et-la-conscience/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-liberte-la-loi-et-la-conscience/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-liberte-la-loi-et-la-conscience/

	Thème 26 - La liberté, la loi et la conscience

