
opusdei.org

La lettre de saint
Paul aux Romains

Nous continuons la publication
des articles de Joseph Grifone
sur saint Paul. Aujourd'hui,
arrêtons-nous sur l'épitre aux
Romains.

07/05/2009

La lettre aux Romains est la plus
importante du corpus paulinien :
Paul y expose les idées
fondamentales du mystère chrétien.
Sans être un «traité de théologie », il
s’agit d’un vrai discours théologique
complet et systématique, qui reprend



avec sérénité les thèmes de l’épître
aux Galates, les argumente et les
développe.

La lettre était connue dès les
premiers temps du christianisme :
elle est utilisée par le pape Clément
(93 ap JC), et, peut-être, était-elle déjà
connue lorsque fut rédigée la
première lettre de Pierre (cf. Rm
13,1-7 // 1P 2,13-17). Son authenticité
n’a jamais été mise en doute. Paul
l’envoya depuis Corinthe par la
diaconesse Phœbé vers l’année 55-56,
peu avant d’entreprendre son
dernier voyage à Jérusalem.

Juifs et chrétiens à Rome

Au début du christianisme, Rome
comptait un million d’habitants. La
plupart étaient des plébéiens, des
affranchis, des esclaves ; on y
trouvait aussi beaucoup d’immigrés,
de commerçants, d’anciens
prisonniers de guerre. Des nombreux
juifs y résidaient, surtout après la



conquête de la Syrie et de la Palestine
par Pompée (63 av. JC), peut-être
entre 20 000 et 50 000 au temps de
Paul ; ils appartenaient, en général à
la classe pauvre.

Les débuts du christianisme à Rome
nous sont inconnus. La capitale de
l’Empire brassait des multitudes de
gens venant de toutes les parties du
monde ; des voyageurs, des
commerçants y durent tout
naturellement annoncer le nom du
Christ. Il semble bien que la diffusion
du christianisme donna lieu à des
conflits parmi les juifs, car, au dire
de Suétone, vers l’année 49/50 Claude
les expulsa de Rome à cause de
troubles causés par un certain 
Chrestus (= Christus, très
probablement). Ce fait et d’autres
indices (cf. par exemple Rm 1,6)
laissent penser que, lorsque Paul
écrivit sa lettre, la communauté
chrétienne de Rome était composée



en majorité de chrétiens d’origine
païenne.

Motifs de la lettre

Le but immédiat de la lettre que Paul
écrivit aux Romains était sans doute
de préparer son passage dans la
capitale de l’Empire. Il envisageait de
se rendre en Espagne (cf. Ro 15,24)
et, en passant par Rome, il espérait
obtenir de l’appui et de l’aide pour sa
nouvelle mission. Ce souci se
combinait d' ailleurs avec ses
préoccupations du moment. Il devait
en effet se rendre d’abord à
Jérusalem, pour tenter de clore la
controverse suscitée par sa
prédication – en particulier sur
l’observance de la Loi – et obtenir la
reconnaissance officielle de sa
mission et de son enseignement.
C’était une tâche difficile et délicate,
particulièrement présente à son
esprit : la communion avec l’Église
mère fut l’un des soucis constants



durant toute sa vie d’apôtre. Aussi
préparait-il sa propre défense, une
défense sur la ligne de l’épître aux
Galates, mais sans polémique et bien
argumentée. Entre temps, les idées
de Paul circulaient, et
vraisemblablement elles étaient
parvenues à Rome, où affluaient les
voyageurs de toutes les parties de
l’Empire. L’on comprend que, devant
rendre visite à une communauté
qu’il n’avait pas fondée et où il
n’avait pas prêché, Paul eût estimé
opportun d’exposer, avant son
arrivée, l’essentiel de son
enseignement, pour prévenir les
possibles réactions des judaïsants.
Probablement, tout en fixant la
trame de sa défense à Jérusalem, il
visait aussi à se ménager l’appui de
la communauté de Rome pour cette
confrontation : la communauté de
Jérusalem, en effet, était
traditionnellement liée à l’Église de
Rome (voyages, relations diverses,
etc).



Contenu de la lettre

Peut-être initialement la lettre aurait-
elle dû être plus brève. Dans une
introduction plus développée que
d’habitude, Paul comptait reprendre
d’une manière plus sereine
l’essentiel des idées qui avaient mûri
après la polémique avec les Galates.
Les trois premiers chapitres
contiennent, en effet, un condensé
du contenu de la lettre : le
dramatique panorama de l’humanité
sous l’emprise du péché (1,18-32),
l’impuissance de la loi mosaïque
pour nous sauver (2,1-3,19),
l’émouvante manifestation de
l’amour de Dieu qui se révèle dans la
mort rédemptrice du Christ (3,21-31).
Cependant la pensée de Paul se voit
irrésistiblement entraînée par
l’ampleur de ses considérations. On
peut même discerner le moment (Rm
4) où l’exposé synthétique commence
à se déployer en une argumentation
élaborée, pour donner finalement



libre cours à l’expression achevée
des grandes intuitions qui avaient
pénétré son âme sur le chemin de
Damas. Le regard de Paul est captivé
par le mystère du salut dont il
perçoit les lignes essentielles dans
une vison qui embrasse toute
l’histoire humaine : il remonte aux
origines, lorsque le Péché (hamartia),
c’est-à-dire l’esprit du Mal, fit son
entrée dans le monde par la
transgression d’Adam, entraînant
ainsi toute l’humanité dans le péché
(parabasis) (Rm 5) ; il se tourne
ensuite vers le centre de l’histoire, le
Christ, qui par sa mort et sa
résurrection nous affranchit de la
servitude du péché (Rm 6-7), pour
contempler enfin l’humanité
régénérée par le Christ et vivant en
Lui (Rm 8).

La lettre aux Romains offre donc à
Paul l’occasion de préciser sa pensée
en un moment critique de sa vie et
fournit providentiellement au



christianisme naissant les bases et la
structure de son assise théologique.
Cependant, comme toutes les autres
lettres, elle n’est pas à proprement
parler un « exposé de théologie ».
Conformément à son habitude, Paul
tient compte des problèmes internes
de la communauté à laquelle il écrit.
Cela se voit rétrospectivement,
surtout à partir de la section finale,
où il fait référence à certaines
situations, source de petits
affrontements dans la communauté,
liées aux relations entre les chrétiens
provenant du judaïsme et ceux qui
venaient de la gentilité. Les premiers
observaient strictement des
prescriptions légales sur les repas, le
calendrier, etc ; ceux qui étaient
d’origine païenne n’avaient pas de
ces scrupules et ils traitaient les
autres de « faibles ». Paul exhorte à
faire la paix dans les deux groupes :
les juifs ne doivent pas s’enorgueillir
de la Promesse dont ils sont les
héritiers, et ceux qui se prennent



pour « forts » doivent reconnaître
que la miséricorde divine dont ils
bénéficient pourrait aussi se
détourner d’eux s’ils ne sont pas
fidèles.

Cette petite « lettre dans la lettre »,
dictée par des motifs circonstanciels,
nous vaut un magnifique exposé où
Paul s’efforce de pénétrer le mystère
de la singulière destinée d’Israël, qui
suscite dans son cœur l’admiration,
mais aussi une « douleur incessante
» (9,2). Il contemple sa grandeur et sa
dignité : il a reçu, dit-il, « l’adoption
filiale, la gloire, les alliances, la
législation, le culte, les promesses et
aussi les patriarches, et de qui Jésus
est issu selon la chair » (9,4-5). Mais,
malgré son zèle indéniable pour Dieu
(10,2), Israël est resté aveugle à
l’accomplissement du plan de salut
qui se réalisait en lui. Cependant, les
dons et l’appel de Dieu sont
irrévocables (11,29) : le Peuple élu, lui
aussi, sera sauvé. Se tenant, par une



mystérieuse disposition de la
Providence divine (cf. 11,32) comme
au seuil du Royaume, il entrera lui
aussi, lorsque tous les païens se
seront convertis (11,25-26).

Les profondeurs de la sagesse et de
l’amour de Dieu

Lorsqu’on lit l’épistolaire paulinien,
on voit immédiatement que la lettre
adressée aux Romains a quelque
chose de différent des autres. Au fil
de ses épîtres, la pensée de l’Apôtre a
mûri, comme contrainte à s’expliciter
en fonction des difficultés et des
interrogations des communautés
naissantes. Après les premières
formulations théologiques de la
Parousie et de la résurrection
(1-2Th), se développe le thème la
présence efficiente du Christ dans la
vie chrétienne (1-2 Co, Ph) ; puis dans
la lettre aux Galates s’exprime avec
force et passion la perception du
caractère radical et exclusif de



l’adhésion au Christ, de
l’impossibilité d’être sauvé
simplement par l’accomplissement
scrupuleux de la Loi. Dans la lettre
aux Romains ce même thème est
repris d’une manière apaisée :
l’argumentation est plus développée
et la réflexion semble puiser dans un
fonds plus vaste. C’est comme si Paul
s’efforçait de saisir la cohérence et la
dynamique des idées qui ont pénétré
son âme depuis sa conversion.

Ce qui frappe le plus dans la lettre
aux Romains est justement la
hauteur de la réflexion : ici elle
dépasse la situation concrète de
l’homme et embrasse toute l’histoire.
Certes, comme dans les autres lettres,
le caractère central du mystère du
Christ, surtout du Christ glorieux, est
toujours présent en filigrane, 
éclairant de sa lumière le mystère de
l’homme, comme le dira le concile
Vatican II (GS, 22, 2). Cependant, dans
la lettre aux Romains, le regard de



Paul s’élève pour contempler, par-
delà le Christ, les profondeurs de la
sagesse et de l’amour de Dieu qui
gouverne tout le mouvement de
l’histoire. C’est là le véritable fil
conducteur de cette lettre. « Ô abîme
de la richesse, de la sagesse et de la
science de Dieu… » (11,33) s’exclame
l’Apôtre, saisi d’émerveillement
devant l’admirable plan divin : la
volonté salvifique de Dieu non
seulement triomphe des obstacles –
le péché, la faiblesse humaine, la
désobéissance –, mais elle s’en sert et
les plie à ses fins pour que sa
miséricorde et son amour se
déploient dans la Création. La
situation de péché de toute
l’humanité que Paul décrit dans les
quatre premiers chapitres, se dissout
par la rédemption opérée par le
Christ (chapitres 5-7), pour faire
place enfin à la vie nouvelle dans
l’Esprit (chapitre 8).



Pour exprimer cette « découverte »
qui le comble d’admiration, Paul va
jusqu’à utiliser des images et des
vues volontairement paradoxales. Il
n’hésite pas à dire que « Dieu a
enfermé tous les hommes—juifs et
Gentils— dans la désobéissance pour
faire miséricorde à tous » (11,32). Non
pas évidemment que Dieu ait voulu
le péché, mais que l’universalité du
péché ne montre que plus fortement
l’universalité de l’amour de Dieu.
C’est dans ce même esprit qu’il faut
lire tout le chapitre 5, qui est d’une
importance théologique majeure car
il traite la doctrine du péché
originel : si le péché d’Adam touche
d’une certaine manière tous les
hommes par une dramatique
solidarité dans la nature, cette même
solidarité nous lie aussi au Christ et
nous rend fils de Dieu, cohéritiers de
la promesse, destinés à la gloire (cf.
5,15-21 ; 8,14-18).



Constamment Paul passe de la
constatation du péché à
l’émerveillement face à la puissance
de la grâce. Il faut relire en
particulier dans cet esprit les
chapitres 5 à 8 – mais en fait toute la
lettre – pour comprendre avec quelle
profondeur Paul perçoit la
réalisation du plan de salut de Dieu
dans l’histoire. Dans une phrase
concise et dense il résume ainsi sa
théologie remplie d’espérance : « Là
où le péché a abondé, la grâce a
surabondé » (5,20). L’annonce du
triomphe de la grâce, de l’efficacité
de l’œuvre rédemptrice du Christ,
qui, somme toutes, nous est assez
familier aujourd’hui, devait résonner
en fait comme une hymne inconnue
éveillant à l’espérance un monde qui
émergeait à peine des ténèbres du
paganisme.

Ces vues culminent dans le chapitre
8. La douloureuse constatation des
tensions entre la chair et l’esprit,



entre les passions et la raison, que
Paul reconnaît dans sa propre chair
et qu’il décrit avec vigueur (7,21-26),
est soudainement apaisée par le
regard qui se pose sur la nouvelle
condition du chrétien : « Il n’y a plus
de condamnation maintenant pour
ceux qui sont dans le Christ » (8,1).
Car la vie de l’Esprit se déploie
maintenant en eux : elle suscite des
sentiments de paix et d’espérance, de
confiance en l’amour paternel de
Dieu, si forts et si profonds que le
chrétien peut maintenant prendre le
dessus sur les forces dissolvantes qui
s’agitent en lui. Il se sait fils de Dieu,
appelé à reproduire en lui-même les
traits du Fils de Dieu, cohéritier avec
lui, destiné à la gloire. Aussi vit-il
dans l’espérance que rien ne pourra
le séparer de l’amour du Christ. « Ni
les tribulations, ni l’angoisse, ni les
persécutions, ni la faim, ni la nudité,
ni les périls, ni le glaive » (8, 35). De
tout cela nous n’avons plus aucune
peine à triompher, pas plus que de



nos faiblesses (8,10), ni des
puissances de ténèbres (8,38).

Il est intéressant de noter que ces
perspectives de l’épître aux Romains
évoquent, par certains aspects, des
résonances avec la théologie de saint
Jean, qui elle est particulièrement
centrée sur l’Amour de Dieu et notre
filiation divine (cf. par exemple 1Jn,
3). Sans songer, peut-être, à des
contacts directs, on peut remarquer
que les deux grands apôtres, en
approfondissant leur réflexion sur le
Christ, se rejoignent dans le noyau
essentiel du mystère chrétien.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-lettre-de-
saint-paul-aux-romains/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-lettre-de-saint-paul-aux-romains/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-lettre-de-saint-paul-aux-romains/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-lettre-de-saint-paul-aux-romains/

	La lettre de saint Paul aux Romains

