
opusdei.org

La guerre et S.
Josemaría Escrivá

Le monde du cinéma et le
monde catholique sont
impatients de découvrir le film
que le réalisateur britannique
Roland Joffé présentera au
printemps prochain « There Be
Dragons » dans lequel saint
Josemaría Escrivá de Balaguer,
fondateur de l'Opus Dei, joue un
rôle de premier plan. Roland
Joffé affronte des questions
comme la sainteté et la
trahison, l'amour et la haine, le
pardon et la violence, la
recherche d'un sens à la vie.



03/01/2011

La guerre et S. Josemaría Escrivá,
selon le réalisateur du film « Mission
» (I)

Entretien avec Roland Joffé, auteur
de « There Be Dragons »

ROME, Samedi 1er janvier 2011
(ZENIT) - Le monde du cinéma et le
monde catholique sont impatients de
découvrir le film que le réalisateur
britannique Roland Joffé présentera
au printemps prochain « There Be
Dragons » dans lequel saint
Josemaría Escrivá de Balaguer,
fondateur de l'Opus Dei, joue un rôle
de premier plan.

Il s'agit d'un drame, écrit et réalisé
par Roland Joffé - également
réalisateur, entre autres, de «
Mission » et de « La Déchirure » -

https://www.Zenit.org
https://www.therebedragonsfilm.com
https://www.therebedragonsfilm.com


dont le cadre est celui de la guerre
civile espagnole. Roland Joffé
affronte des questions comme la
sainteté et la trahison, l'amour et la
haine, le pardon et la violence, la
recherche d'un sens à la vie. S'y
trouvent mêlées les histoires de
soldats révolutionnaires, d'un
journaliste, de son père, de saint
Josémaria lui-même, appelé le saint
de la vie ordinaire.

En ce début de l'année 2011, qui
marquera le 75ème anniversaire du
déclenchement de la guerre civile
d'Espagne, Roland Joffé explique,
dans cette interview, dont nous
publions ici la première partie, les
convictions qu'il a voulu transmettre
à travers ce film.

Zenit - A quoi fait allusion le titre de
votre film « There Be Dragons » ?

Roland Joffé - Hic sunt dragones - Ici
sont les dragons, inscrivaient les
cartes médiévales pour indiquer les

https://www.therebedragonsfilm.com


territoires encore inconnus. Quand
j'ai commencé à faire des recherches
et à écrire ce scénario, comme je ne
savais pas vraiment comment les
choses allaient tourner, ou comment
cela finirait exactement, There Be
Dragons m'a paru le titre approprié.
C'était un peu comme si je quittais
ma carte pour pénétrer dans un
territoire inexploré, aborder des
thèmes sur ce que signifie la sainteté,
des thèmes religieux et politiques du
vingtième siècle, et m'enfoncer dans
le passé d'un autre pays. J'avais été
frappé par l'idée de Josémaria
Escriva que Dieu peut être trouvé
dans la « vie quotidienne », et que la
vie quotidienne, dans son cas, était la
guerre civile espagnole. Je me
demandais : comment peut-on
trouver le divin dans une guerre ?
Mais alors, la même question se pose
à propos de tous les défis
fondamentaux de la vie, et la façon
de les affronter : comment répondre
à la haine et au rejet, ou au désir de



vengeance et de justice - tous ces
dilemmes sont renforcés en temps de
guerre. Ces dilemmes sont, dans un
sens, les « dragons » du film - les
moments charnière dans nos vies, où
nous sommes confrontés à des choix
décisifs. Des choix qui vont affecter
notre futur. There Be Dragons
aborde la grande diversité des choix
que doivent faire les gens qui se
trouvent à ces moments charnière -
moments de tentation, si vous
préférez - et décrit combien il est
difficile, et cependant nécessaire, de
sortir des cycles de haine, de
rancœur et de violence.

Le film se déroule dans le contexte
de la guerre civile espagnole, en
quelque sorte le paradigme de la
violence, qui conduit à plus de
violence, et la violence qui n'a pas
de sens. Face à un tel décor - un
décor de violence fratricide - y a-t-
il place pour l'espérance ?



Oui, mais c'est extrêmement difficile.
Tant d'actes abominables,
effroyables, entre des êtres humains,
semblent impossibles à pardonner, à
racheter, à dépasser. Mais le pardon
est possible ! Les cycles de violence
peuvent être stoppés, comme l'a
prouvé le président Mandela en
Afrique du Sud. Le pardon a été
possible pour de nombreuses
personnes héroïques au Rwanda,
offert et accueilli par de nombreux et
courageux Palestiniens et Israéliens.
Selon Josemaría, les gens ordinaires
sont tout à fait capables d'être des
saints, et je pense que c'est de ce type
de pardon héroïque dont il voulait
parler. L'infinie possibilité de pardon
est ce qui laisse de la place pour
l'espérance. Mais le prix à payer est
élevé : il faut un sentiment profond
de ce que signifie être pleinement
humain, un sentiment profond de
compassion, et une ferme résolution,
individuelle, et oui, une résolution
héroïque de ne pas se laisser



dominer par les haines, mais les
combattre avec un inlassable amour.

L'action se déroule en grande partie
durant la guerre civile espagnole,
mais s'étend entre cette toile de fond
et 1982. De nombreuses générations
sont impliquées dans le récit : le
passé jette une ombre sur le présent.
Ce qui les relie est Robert, un
journaliste à qui on a demandé
d'écrire une histoire sur Josemaría
Escrivá au moment de sa
béatification. A cette occasion, il
découvre, petit à petit, que son père
Manolo était un ami d'enfance de
celui de Josemaría, et qu'ils étaient
ensemble au séminaire, même si
leurs vies ont suivi des chemins
radicalement différents. Robert et
Manolo sont brouillés, mais le film
les réunit au moment où la terrible
vérité sur le passé est dévoilée. Il est
donc question aussi d'un père et d'un
fils, de la nécessité de voir la vérité
en face pour surmonter ce qu'il y a



entre eux. Le film traite en grande
partie de l'amour, de la force de sa
présence et du monde aride et
terrifiant que nous habitons en son
absence.

Les guerres civiles sont
particulièrement épouvantables, car
elles dressent frère contre frère,
famille contre famille. A la fin de la
guerre civile espagnole, on comptait
un demi-million de morts. Une
guerre civile est une puissante
métaphore d'une famille. Comme
dans toute guerre civile, les membres
d'une même famille prennent parti
et se déchirent ; d'anciennes
rancœurs deviennent sources de
haine. Nous ne pardonnons pas à
notre tante de faire ceci, nous ne
parlons pas à notre père parce qu'il a
quitté notre mère, nous ne parlons
pas à notre mère parce qu'elle est
partie avec un homme, ou nous ne
parlons pas à notre fils parce qu'il a
choisi une autre profession que celle



que nous espérions. Ce sont là les
guerres civiles de nos vies
quotidiennes. There Be Dragons
traite de ces deux types de guerre
civile.

Fondamentalement, nous avons tous
à choisir entre nous accrocher à nos
ressentiments, ou trouver un moyen
de les vaincre. On peut voir la vie
comme une succession d'injustices,
de rejets et de blessures, ou comme
riche en opportunités, en occasions
de vaincre ces dragons, ou démons,
par le désir irrésistible de substituer
à la haine l'amour et la relation.
Beaucoup ont en eux le désir de faire
ce choix héroïque. Ils comprennent
qu'ils ont le pouvoir de faire le choix
d'être libres. Ils possèdent la force de
caractère pour comprendre que la
Haine est une prison. Qui éprouve de
la haine ne peut pas être libre. N'en
avons-nous pas vu maints exemples
depuis la première guerre
mondiale ? D'un autre côté, quand



les gens choisissent d'aimer, un
observateur impartial peut percevoir
en eux ce sentiment de liberté, de
compassion, de don.

Finalement, nous sommes tous
confrontés à ce choix. Même Robert,
l'agnostique et le matérialiste, est
invité à choisir entre l'amour et la
haine, à combattre, dans un sens, le
monde par l'amour, ou comme dit
Aline, « combattre Dieu par l'amour
».

C'est ça le film pour moi. Le pardon
débloque ce qui est bloqué. Il touche
tout ce qui est humain à l'intérieur
de celui qui est pardonné, comme il
touche tout ce qui est humain à
l'intérieur de celui qui pardonne.
L'amour ne survient pas, ne peut pas
survenir comme ça, d'un coup de
baguette. Il ne peut pas survenir avec
un sentiment de supériorité ; il peut
survenir seulement avec un
sentiment d'humilité et d'humanité.



Et pourtant sa beauté est puissante. Il
dit : « Oui, sortez de vous-même.
Vous pensez que vous êtes incapable
de pardonner ? » Eh bien, vous ne
savez pas si vous êtes incapable de
pardonner tant que vous ne l'avez
pas fait. Et comment pardonner ?
Vous pardonnez en vous identifiant,
en étant cette autre personne. En
cessant de diaboliser l'autre, pas en
disant « Je suis meilleur que cette
personne, je ne pourrais jamais faire
cela » ; mais en regardant cette
personne et en disant « Ce pourrait
être moi ». Alors oui, il y a place pour
l'espérance - même dans les
circonstances les plus douloureuses,
les plus tragiques et épouvantables,
où l'espoir semble impossible.

Ce film s'adresse-t-il aux croyants,
ou aux non croyants ?

There Be Dragons prend la foi au
sérieux. Il prend la sainteté au
sérieux. Mais son message va bien



au-delà d'un public religieux. La
question suppose une ligne de
séparation qui, en fait, est factice.
Nous vivons tous dans un monde
troublé, nous sommes tous
confrontés aux souffrances et aux
joies de la vie quotidienne, et même
si nous pouvons faire peser des
interprétations différentes de la
réalité sur cette expérience, tous
nous habitons finalement le même
monde troublé et déchiré.

C'est un film sur les croyants et les
non croyants. J'ai été fortement
impressionné par l'idée de Josemaría
que nous sommes tous des saints en
puissance, sa croyance que chacun
est finalement capable de terrasser
ses propres dragons. J'espère que
tous ceux qui regarderont ce film y
verront leurs propres luttes contre
leurs dragons ; et reconnaîtront,
comme lui, que jamais un saint n'est
devenu saint sans avoir lutté.



Le film traite aussi des nombreuses
formes de l'amour. L'amour d'Ildiko
pour Oriol est un type d'amour
particulier. Son désir passionné de
construire un monde meilleur est
une autre forme d'amour. L'amour
de Manolo pour Ildiko est encore une
sorte d'amour différent, bien que
ligoté par la jalousie et le
ressentiment. L'amour dont a soif
Manolo et qu'il finit par recevoir est
un autre type particulier d'amour.
Ces différents types d'amour se
réunissent tels une toile d'araignée
composée de fils individuels, et
chaque fil semble séparé, mais la
réalisation de la toile fait apparaître
qu'ils font partie d'un ensemble plus
grand, qu'ils sont liés à la même
chose, conduisant au même point, au
même centre. Finalement, tous ces
fils d'amour variés, qui semblent
tellement différents, vont revenir à
un seul point essentiel : « cet amour
est-t-il plus grand que l'amour de
soi ? » C'est une grande question. Et



de nombreux politiciens du début du
vingtième siècle en ont débattu.
Toutefois, elle soulève une autre
question, d'une extrême complexité.
Si cet amour passionné se fonde sur
un idéal, ou une idéalisation, s'il
n'admet qu'un seul modèle de
comportement humain, comment
peut-il éviter de glisser dans le
sectarisme ou la diabolisation ?
Depuis les Lumières, ceci a été une
grande question. Au nom de l'amour
d'un bien plus grand, combien
d'actes inhumains flagrants ont été
commis. C'est seulement, me semble-
t-il, en prenant conscience de la
tragique faillibilité de tous les êtres
humains et de tous les
comportements humains que nous
pouvons trouver un chemin pour
comprendre cette profonde
empathie, ce sentiment
d'identification à l'autre, qui permet
de se libérer de la diabolisation et
des cycles de violence sans espoir.



Ce n'est pas un film catholique, mais
il traite d'un thème essentiel dans la
théologie chrétienne et dans toutes
les Eglises chrétiennes, comme dans
beaucoup d'autres religions. Toutes
les religions comprennent que les
êtres humains, dans leurs relations
les uns avec les autres, font des choix
divins- des choix qui affectent
profondément les autres et le monde
autour d'eux. Cette interconnexion
constitue le fondement de l'amour-
ce que nous faisons pour ou contre
les autres nous affecte et eux aussi,
parce que nous sommes tous liés les
uns aux autres.

Propos recueillis par Jesús Colina

Traduit de l'anglais par Elisabeth
de Lavigne

Plus information:
www.therebedrangonsfilm.com

https://www.therebedragonsfilm.com


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-guerre-et-s-
josemaria-escriva/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-guerre-et-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-guerre-et-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-guerre-et-s-josemaria-escriva/

	La guerre et S. Josemaría Escrivá

