
opusdei.org

La force du ferment

Quand nous luttons pour bien
faire notre travail aux yeux de
Dieu, pour le sanctifier, nous
améliorons le monde, parce que
nous y introduisons la Charité.
Cet éditorial explique comment
le travail devient ainsi ferment.

26/11/2019

La société est comme un tissu de
relations entre les hommes. Le
travail, la famille et les autres
circonstances de la vie créent une
trame de liens dont notre existence
est comme tissée[1], si bien que



lorsque nous essayons de sanctifier
notre profession, notre situation
familiale particulière ou les autres
devoirs ordinaires, nous ne
sanctifions pas une fibre isolée, mais
l’entier tissu social

Cet effort sanctificateur transforme
les chrétiens en un puissant ferment
de structuration du monde, de sorte
que celui-ci reflète mieux l’amour
avec lequel il a été créé. Lorsque la
charité est présente dans n’importe
quelle activité humaine, se réduisent
les espaces d’égoïsme, principal
facteur de désordre chez l’homme,
dans son rapport aux autres et aux
choses. Ainsi, portant l’amour du
Père au milieu de la société, les
fidèles laïcs « sont appelés par Dieu
pour travailler comme du dedans à
la sanctification du monde, à la façon
d’un ferment, en exerçant leurs
propres charges sous la conduite de
l’esprit évangélique » [2].



L’efficacité transformatrice de ce
ferment chrétien dans le travail
dépend, dans une large mesure, de
l’effort de chacun pour atteindre la
préparation adéquate. Celle-ci ne
doit pas se limiter à l’instruction
spécifique — technique ou
intellectuelle — que requiert chaque
profession. Il y a d’autres aspects qui,
tout en étant indispensables pour
acquérir une vraie compétence
humaine et chrétienne, ont une
influence très directe sur les
relations professionnelles et sociales
qui naissent du travail et qui sont
fondamentales pour ordonner à Dieu
le tissu social.

Être du monde sans être mondains

Le chrétien, appelé à se sanctifier
dans sa profession, doit être du
monde, mais sans être mondain. Il
cherche le bien-être temporel, mais il
ne le considère pas comme le bien
suprême. Il reconnaît avec réalisme



la présence du mal, mais il ne se
décourage pas en le trouvant, mais
essaie de réparer et de lutter avec
plus d’acharnement pour purifier le
monde du péché. Ne manquez
jamais d’enthousiasme, ni dans
votre travail, ni dans votre effort
pour bâtir la cité temporelle.
Même si, dans le même temps, en
tant que disciples du Christ qui ont
crucifié la chair avec ses passions
et ses convoitises (Ga 5, 24), vous
essayez de maintenir vivant le sens
du péché et de la réparation
généreuse, face aux faux
optimismes de ceux qui, ennemis
de la croix du Christ (Ph 3, 18),
misent tout sur le progrès et sur
les énergies humaines [3].

Être du monde, dans le sens positif,
amène à entretenir un esprit
contemplatif au milieu de toutes
les activités humaines […],pour
que ce programme soit une
réalité : plus nous serons plongés



dans le monde, plus nous devons
être à Dieu [4]. Ce désir, loin de
produire un recul devant les
difficultés de l’ambiance, pousse à
une plus grande audace, fruit d’une
présence de Dieu plus intense et
constante. Parce que nous sommes 
du monde et de Dieu, nous ne
pouvons pas nous enfermer : « il
n’est pas permis aux chrétiens
d’abandonner leur mission dans le
monde, comme il n’est pas permis à
l’âme de se séparer volontairement
du corps » [5]. Saint Josémaria
concrétise ainsi cette tâche de
citoyens chrétiens : contribuer à ce
que l’amour et la liberté du Christ
président toutes les manifestations
de la vie moderne : la culture et
l’économie, le travail et le repos, la
vie de famille et la vie en société
[6].

Manifestation capitale de l’esprit
chrétien — et même simplement
humain — est de reconnaître que le



bonheur humain parfait se trouve
dans l’union avec Dieu, et non dans
la possession de biens terrestres.
C’est justement le contraire d’être
mondain. Le mondain met tout son
cœur dans les biens de ce monde,
oubliant qu’ils ont été créés pour le
conduire au Créateur. Il se peut que,
à la vue des personnes qui, vivant
éloignées de Dieu, semblent trouver
le bonheur dans la possession des
biens qu’elles désirent, l’idée nous
vienne à l’esprit que l’union avec
Dieu n’est pas la seule source d’une
joie pleine. Or nous ne devons pas
nous y tromper. Il s’agit d’un
bonheur inconsistant, superficiel et
non exempt d’inquiétudes. Ces
mêmes personnes seraient
incomparablement plus heureuses,
déjà sur cette terre et ensuite
pleinement dans le ciel, si elles
fréquentaient Dieu et ordonnaient à
sa gloire l’usage de ces biens. Leur
bonheur cesserait d’être un bonheur
fragile, exposé à de multiples



éventualités, et elles ne craindraient
plus — d’une crainte qui leur enlève
la paix — qu’elles pourraient
manquer de tel ou tel bien, ni ne
seraient effrayées devant la réalité
de la douleur et de la mort.

Les Béatitudes du Sermon sur la
montagne — heureux ceux qui ont
une âme de pauvre, car le
Royaume des Cieux est à eux ;
heureux les affligés, car ils seront
consolés ; heureux les doux, car ils
posséderont la terre ; heureux les
affamés et assoiffés de la justice,
car ils seront rassasiés… les
persécutés pour la justice… [7]—,
montrent que le bonheur parfait (la 
béatitude) ne se trouve pas dans les
biens de ce monde. Saint Josémaria
souffrait de ce que, souvent, on
trompe les âmes. On leur parle
d’une libération qui n’est pas celle
du Christ. Les enseignements de
Jésus, son sermon sur la Montagne,
ces Béatitudes, qui sont un poème



divin d’amour, on les ignore. On ne
cherche qu’un bonheur terrestre,
qu’il n’est pas possible d’atteindre
en ce monde [8].

Cependant les propos du Seigneur ne
justifient pas une vision négative des
biens terrestres, comme s’ils étaient
mauvais ou un obstacle pour
atteindre le Christ. Ils ne sont pas
obstacle, mais matière de
sanctification, et le Seigneur n’invite
pas à les rejeter. Il enseigne plutôt
que l’unique nécessaire [9] pour la
sainteté et le bonheur est d’aimer
Dieu. Celui qui ne dispose pas de ces
biens ou celui qui souffre, doit non
seulement savoir que la joie parfaite
n’appartient qu’au ciel, mais aussi
que déjà sur cette terre il est heureux
— il peut avoir une anticipation du
bonheur du ciel —, parce que la
douleur et, en général, la privation
d’un bien, a une valeur rédemptrice
si elle est accueillie par amour de la
volonté de Dieu notre Père, qui fait



tout concourir à notre bien [10].
Rechercher le bien-être matériel
pour ceux qui nous entourent est très
agréable aux yeux de Dieu, une façon
merveilleuse d’imprégner de charité
les réalités temporelles, et
parfaitement compatible avec
l’attitude personnelle de
détachement que le Seigneur nous a
enseignée.

Mentalité laïque et âme
sacerdotale

Un enfant de Dieu doit avoir une 
âme sacerdotale, parce qu’il a été
rendu participant du sacerdoce du
Christ pour coracheter avec lui. Chez
les fidèles de l’Opus Dei, appelés à se
sanctifier au milieu du monde, cette
caractéristique est intrinsèquement
unie à la mentalité laïque, qui
amène à réaliser le travail et les
différentes tâches avec compétence,
en accord avec leurs lois propres,
voulues pas Dieu [11].



Dans le cadre des normes de base de
la morale professionnelle, qu’il
intéresse de cultiver délicatement
comme présupposé nécessaire pour
sanctifier le travail, il y a de
nombreuses façons de mener à bien
les tâches humaines selon le vouloir
de Dieu. Une multitude d’options
sont possibles, à l’intérieur des lois
spécifiques de chaque activité et des
vastes perspectives qu’ouvre la
morale chrétienne, et toutes ces
options sont sanctifiables. Chacun
peut faire ses choix avec
responsabilité et liberté personnelles
et dans le respect de la liberté des
autres. Cette liberté intransférable
fait que la participation de chacun à
la vie sociale — foyer, travail, vie
commune— soit unique et originale,
comme la réponse de chaque âme à
l’amour de Dieu. Nous ne devons pas
priver la famille humaine du bon
exercice de notre liberté, source
d’initiatives de service des autres
pour la gloire de Dieu. Saint



Josémaria nous a appris qu’assumer
profondément cette réalité est une
caractéristique essentielle de l’esprit
de l’Opus Dei. Liberté, mes enfants,
liberté, qui est la clé de cette
mentalité laïque que nous avons
tous dans l’Opus Dei [12].

L’âme sacerdotale et la mentalité
laïque sont deux aspects
inséparables sur le chemin de
sainteté qu’enseigne saint Josémaria. 
Nous devons avoir toujours et en
tout — aussi bien les prêtres que
les laïcs — une âme vraiment
sacerdotale et une mentalité
pleinement laïque, pour que nous
puissions comprendre et exercer
dans notre vie personnelle cette
liberté dont nous jouissons dans la
sphère de l’Église et des choses
temporelles, nous considérant à la
fois comme des citoyens de la cité
de Dieu (cf. Ep 2, 19) et de la cité
des hommes [13].



Pour être un ferment d’esprit
chrétien dans la société il est
nécessaire qu’une telle union se
réalise dans notre vie, de sorte que
tout notre travail professionnel, fait
avec une mentalité laïque, soit
imprégnée d’âme sacerdotale.

Un signe clair de cette union est de
mettre à la première place notre
dialogue avec Dieu, la piété, ce qui
pour un enfant de Dieu dans l’Œuvre
se concrétise dans l’accomplissement
des normes. Nous avons besoin
d’alimenter l’Amour comme élan
vital de notre vie, parce qu’il n’est
pas possible de travailler réellement
pour Dieu sans une vie intérieure
toujours plus profonde. Comme Saint
Josémaria le rappelait : Si vous
n’aviez pas de vie intérieure, il
pourrait vous arriver, en vous
occupant de votre travail, ce qui
arrive au fer lorsqu’il est porté au
rouge et qu’on le plonge dans l’eau
froide : il se détrempe et s’éteint.



Vous devez avoir un feu qui vienne
du dedans, qui ne s’éteigne pas, qui
brûle tout ce qu’il touche. C’est
pourquoi j’ai pu dire que je ne
veux d’aucune activité, d’aucune
tâche, si mes enfants ne s’y
améliorent pas. Je mesure
l’efficacité et la valeur des œuvres,
au degré de sainteté qu’acquièrent
les instruments qui les réalisent.

Avec la même force avec laquelle
je vous invitais tout à l’heure à
travailler, et à bien travailler, sans
craindre la fatigue ; avec cette
même insistance, je vous invite
maintenant à la vie intérieure. Je
ne me lasserai jamais de le
répéter : nos Normes de piété,
notre prière, passent avant tout.
Sans la lutte ascétique, notre vie
ne vaudrait rien, nous serions
inefficaces, brebis sans pasteur,
aveugles qui guident d’autres
aveugles (cf. Mt 9, 36 ; 15, 14) [14].



Pour que le ferment ne se dénature
pas, il doit avoir la force de Dieu.
C’est Dieu qui transforme. Ce n’est
que si nous demeurons unis à lui que
nous sommes vraiment un ferment
de sainteté. Autrement nous serions
dans la pâte comme simple pâte, sans
y apporter ce que l’on attend du
ferment. L’effort pour soigner les
normes finira par produire le
miracle de l’action transformatrice
de Dieu : d’abord en nous-mêmes,
car le plan de vie est un chemin
d’union avec lui ; et, comme
conséquence, chez les autres, dans la
société tout entière.

J. López Díaz

C. Ruíz

[1]. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 31. Cf. Jean Paul



II, Exhort. apost. Christifideles laici,
30 décembre 1988, n° 15.

[2]. Ibid.

[3]. Saint Josémaria, Lettre 9 janvier
1959, n° 19.

[4]. Saint Josémaria, Forge, n° 740.

[5]. Epistola a Diognetum, 6.

[6]. Saint Josémaria, Sillon, n° 302.

[7]. Mt 5, 3 suiv.

[8]. Saint Josémaria, Dialogue avec le
Seigneur, p. 178.

[9]. Lc 10, 42.

[10]. Cf. Rm 8, 28.

[11]. Cf. Concile Vatican II, Const.
past. Gaudium et spes, n° 36.

[12]. Saint Josémaria, Lettre 29
septembre 1957, n° 55.



[13]. Saint Josémaria, Lettre 2 février
12945, n° 1.

[14]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948n b° 20-21.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-force-du-
ferment/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-force-du-ferment/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-force-du-ferment/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-force-du-ferment/

	La force du ferment

