
opusdei.org

La foi est lumière

« Durant la Vigile pascale, la
nuit de la nouvelle création,
l’Église présente le mystère de
la lumière avec un symbole tout
à fait particulier et très
humble : le cierge pascal. C’est
une lumière qui vit en vertu du
sacrifice. Le cierge illumine en
se consumant lui-même. Il
donne la lumière en se donnant
lui-même. »

09/04/2012

Pâques est la fête de la nouvelle
création. Jésus est ressuscité et ne



meurt plus. Il a enfoncé la porte vers
une vie nouvelle qui ne connaît plus
ni maladie ni mort. Il a pris l’homme
en Dieu lui-même.

« La chair et le sang ne peuvent
hériter du royaume de Dieu » avait
dit Paul dans la Première Lettre aux
Corinthiens (15, 50).

L’écrivain ecclésiastique Tertullien,
au IIIe siècle, en référence à la
résurrection du Christ et à notre
résurrection avait l’audace d’écrire :
« Ayez confiance, chair et sang, grâce
au Christ vous avez acquis une place
dans le Ciel et dans le royaume de
Dieu » (CCL II 994). Une nouvelle
dimension s’est ouverte pour
l’homme. La création est devenue
plus grande et plus vaste. Pâques est
le jour d’une nouvelle création, c’est
la raison pour laquelle en ce jour
l’Église commence la liturgie par
l’ancienne création, afin que nous



apprenions à bien comprendre la
nouvelle.

Un temps de communion avec Dieu
et avec les autres

C’est pourquoi, au début de la
Liturgie de la Parole durant la Vigile
pascale, il y a le récit de la création
du monde. En relation à cela, deux
choses sont particulièrement
importantes dans le contexte de la
liturgie de ce jour. En premier lieu, la
création est présentée comme un
tout dont fait partie le phénomène du
temps. Les sept jours sont une image
d’une totalité qui se déroule dans le
temps. Ils sont ordonnés en vue du
septième jour, le jour de la liberté de
toutes les créatures pour Dieu et des
unes pour les autres. La création est
donc orientée vers la communion
entre Dieu et la créature ; elle existe
afin qu’il y ait un espace de réponse
à la grande gloire de Dieu, une
rencontre d’amour et de liberté.



La lumière, le bien, sont plus forts
que l’obscurité et le mal

En second lieu, durant la Vigile
pascale, du récit de la création,
l’Église écoute surtout la première
phrase : « Dieu dit : ‘Que la lumière
soit’ ! » (Gen 1, 3). Le récit de la
création, d’une façon symbolique,
commence par la création de la
lumière. Le soleil et la lune sont
créés seulement le quatrième jour.
Le récit de la création les appelle
sources de lumière, que Dieu a
placées dans le firmament du ciel.
Ainsi il leur ôte consciemment le
caractère divin que les grandes
religions leur avaient attribué. Non,
ce ne sont en rien des dieux. Ce sont
des corps lumineux, créés par
l’unique Dieu. Ils sont en revanche
précédés de la lumière par laquelle
la gloire de Dieu se reflète dans la
nature de l’être qui est créé.



Qu’entend par là le récit de la
création ? La lumière rend possible
la vie. Elle rend possible la
rencontre. Elle rend possible la
communication. Elle rend possible la
connaissance, l’accès à la réalité, à la
vérité. Et en rendant possible la
connaissance, elle rend possible la
liberté et le progrès. Le mal se cache.
La lumière par conséquent est aussi
une expression du bien qui est
luminosité et créé la luminosité. C’est
le jour dans lequel nous pouvons
œuvrer. Le fait que Dieu ait créé la
lumière signifie que Dieu a créé le
monde comme lieu de connaissance
et de vérité, lieu de rencontre et de
liberté, lieu du bien et de l’amour. La
matière première du monde est
bonne, l’être même est bon. Et le mal
ne provient pas de l’être qui est créé
par Dieu, mais existe seulement en
vertu de la négation. C’est le « non ».

A Pâques, au matin du premier jour
de la semaine, Dieu a dit de



nouveau : « Que la lumière soit ! ».
Auparavant il y avait eu la nuit du
Mont des Oliviers, l’éclipse solaire de
la passion et de la mort de Jésus, la
nuit du sépulcre. Mais désormais
c’est de nouveau le premier jour ¬ la
création recommence entièrement
nouvelle. « Que la lumière soit ! », dit
Dieu, « et la lumière fut ». Jésus se
lève du tombeau. La vie est plus forte
que la mort. Le bien est plus fort que
le mal. L’amour est plus fort que la
haine. La vérité est plus forte que le
mensonge. L’obscurité des jours
passés est dissipée au moment où
Jésus ressuscite du tombeau et
devient, lui-même, pure lumière de
Dieu. Ceci, toutefois, ne se réfère pas
seulement à lui ni à l’obscurité de ces
jours. Avec la résurrection de Jésus,
la lumière elle-même est créée de
façon nouvelle. Il nous attire tous
derrière lui dans la nouvelle vie de la
résurrection et vainc toute forme
d’obscurité. Il est le nouveau jour de
Dieu, qui vaut pour nous tous.



Entrer dans la vraie vie

Mais comment cela peut-il arriver ?
Comment tout cela peut-il parvenir
jusqu’à nous de façon que cela ne
reste pas seulement parole, mais
devienne une réalité dans laquelle
nous sommes impliqués ? Par le
sacrement du Baptême et la
profession de foi, le Seigneur a
construit un pont vers nous, par
lequel le nouveau jour vient à nous.
Dans le Baptême, le Seigneur dit à
celui qui le reçoit : Fiat lux ¬ que la
lumière soit. Le nouveau jour, le jour
de la vie indestructible vient aussi à
nous. Le Christ te prend par la main.
Désormais tu seras soutenu par lui et
tu entreras ainsi dans la lumière,
dans la vraie vie. Pour cette raison,
l’Église primitive a appelé le Baptême
« photismos » ¬ illumination.

Pourquoi ? L’obscurité vraiment
menaçante pour l’homme est le fait
que lui, en vérité, est capable de voir



et de rechercher les choses tangibles,
matérielles, mais il ne voit pas où va
le monde et d’où il vient. Où va notre
vie elle-même. Ce qu’est le bien et ce
qu’est le mal. L’obscurité sur Dieu et
sur les valeurs sont la vraie menace
pour notre existence et pour le
monde en général. Si Dieu et les
valeurs, la différence entre le bien et
le mal restent dans l’obscurité, alors
toutes les autres illuminations, qui
nous donnent un pouvoir aussi
incroyable, ne sont pas seulement
des progrès, mais en même temps
elles sont aussi des menaces qui
mettent en péril nous et le monde.
Aujourd’hui nous pouvons illuminer
nos villes d’une façon tellement
éblouissante que les étoiles du ciel ne
sont plus visibles. N’est-ce pas une
image de la problématique du fait
que nous soyons illuminés ? Sur les
choses matérielles nous savons et
nous pouvons incroyablement
beaucoup, mais ce qui va au-delà de
cela, Dieu et le bien, nous ne



réussissons plus à l’identifier. C’est
pourquoi, c’est la foi qui nous montre
la lumière de Dieu, la véritable
illumination, elle est une irruption de
la lumière de Dieu dans notre
monde, une ouverture de nos yeux à
la vraie lumière.

Lui qui est la source de la Lumière
se livre lui-même

Chers amis, je voudrais enfin ajouter
encore une pensée sur la lumière et
sur l’illumination. Durant la Vigile
pascale, la nuit de la nouvelle
création, l’Église présente le mystère
de la lumière avec un symbole tout à
fait particulier et très humble : le
cierge pascal. C’est une lumière qui
vit en vertu du sacrifice. Le cierge
illumine en se consumant lui-même.
Il donne la lumière en se donnant
lui-même. Ainsi il représente d’une
façon merveilleuse le mystère pascal
du Christ qui se donne lui-même et
ainsi donne la grande lumière. En



second lieu, nous pouvons réfléchir
sur le fait que la lumière du cierge
est du feu. Le feu est une force qui
modèle le monde, un pouvoir qui
transforme. Et le feu donne la
chaleur. Là encore le mystère du
Christ se rend à nouveau visible. Le
Christ, la lumière est feu, il est la
flamme qui brûle le mal
transformant ainsi le monde et nous-
mêmes. « Qui est près de moi est près
du feu », exprime une parole de Jésus
transmise par Origène. Et ce feu est
en même temps chaleur, non une
lumière froide, mais une lumière
dans laquelle se rencontrent la
chaleur et la bonté de Dieu.

Le grand hymne de l’Exultet, que le
diacre chante au début de la liturgie
pascale, nous fait encore remarquer
d’une façon très discrète un autre
aspect. Il rappelle que ce produit, la
cire, est du en premier lieu au travail
des abeilles. Ainsi entre en jeu la
création tout entière. Dans la cire, la



création devient porteuse de
lumière. Mais, selon la pensée des
Pères, il y a aussi une allusion
implicite à l’Église. La coopération de
la communauté vivante des fidèles
dans l’Église est presque semblable à
l’œuvre des abeilles. Elle construit la
communauté de la lumière. Nous
pouvons ainsi voir dans la cire un
rappel fait à nous-mêmes et à notre
communion dans la communauté de
l’Église, qu’elle existe afin que la
lumière du Christ puisse illuminer le
monde.

Prions le Seigneur à présent de nous
faire expérimenter la joie de sa
lumière, et prions-le, afin que nous-
mêmes nous devenions des porteurs
de sa lumière, pour qu’à travers
l’Église la splendeur du visage du
Christ entre dans le monde (cf. LG 1).
Amen.

Benoît XVI, Homélie de la Veille
Pascale, 7 avril 2012



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/la-foi-est-
lumiere/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/la-foi-est-lumiere/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-foi-est-lumiere/
https://opusdei.org/fr-ch/article/la-foi-est-lumiere/

	La foi est lumière

