
opusdei.org

Jouer pour vivre (2)

"Va jouer !" Cette phrase que
nous avons entendue sur tous
les tons, étant enfant, et que
nous répétons sans réfléchir est
plus profonde qu'il n'y paraît...

26/05/2014

Par le jeu, l'homme découvre,
construit, s'épanouit, durant toute
sa vie. En apprenant à jouer, se
forge en lui une attitude vitale :
s'enthousiasmer, recommencer,
relativiser, bref, des atouts pour
affronter le monde avec une



certain sens ludique, à n'importe
quel âge.

A la manière des parents qui
jouent avec leurs enfants parce
qu'ils les aiment, Dieu, source de
toute paternité, met sa joie à être
avec nous.

Apprendre à jouer, c'est apprendre
à aimer.

Jouer pour grandir

Parmi toutes les occupations
possibles pour le temps libre, il en est
une que les enfants — et non
seulement eux — préfèrent à toutes
les autres : le jeu. C'est naturel, parce
que le jeu est associé spontanément
au bonheur, à une situation dans
laquelle le temps n'est pas une
charge, à une expérience ouverte à
l'admiration et à l'inattendu. Dans le
jeu chacun montre son identité la
plus intime : il s'y implique avec tout
son être, souvent davantage que



dans d'autres tâches. Le jeu est,
avant tout, un échantillon de ce que
sera leur vie : une façon d'apprendre
à utiliser les énergies disponibles, un
test de ses capacités, de ce qui peut
être réalisé. L'animal joue aussi, mais
beaucoup moins que l'homme,
précisément parce que son
apprentissage se stabilise. La
personne humaine joue pendant
toute sa vie, parce qu'elle peut
continuer de grandir, en tant que
personne, sans limite d'âge.

La nature humaine se sert du jeu
pour atteindre son développement et
sa maturité. En jouant, les enfants
apprennent à interpréter des
connaissances, à tester leurs forces
dans une compétition, à intégrer
différents aspects de leur
personnalité : le jeu constitue un défi
permanent. Les enfants font aussi
l'expérience de règles qu'ils doivent
assumer librement pour bien jouer,
se donnent des objectifs et s'exercent



à relativiser leurs défaites. Il n'est
pas possible de jouer sans être
responsable, si bien que le jeu
possède une valeur éthique et aide à
être des sujets dotés d'une moralité.
C'est pourquoi il est normal de jouer
avec d'autres : ce sont les « jeux de
société ». Ce caractère social est si
enraciné que les enfants ont
tendance, même s'ils jouent tout
seuls, à élaborer des scénarios
fantastiques, des histoires, d'autres
personnages avec lesquels ils
peuvent dialoguer et entrer en
rapport. Dans les jeux, les enfants
apprennent à se connaître et à
connaître les autres. Ils ressentent la
joie d'être et de s'amuser avec les
autres, ils assimilent et imitent les
rôles de leurs aînés.

Cela veut simplement dire que
l'intérêt des parents pour les loisirs
de leurs enfants prendra de
nouvelles formes. Ils peuvent, par
exemple, les encourager à inviter



leurs amis à la maison, ou bien
assister aux épreuves sportives
auxquelles leurs enfants
participent… Des initiatives qui
permettent, de surcroît, de connaître
leurs amis et leurs familles, sans
donner la fausse impression qu'ils
veulent les contrôler ou qu'ils se
méfient d'eux. Ils peuvent aussi, avec
l'aide d'autres parents, créer des
espaces ludiques où des diversions
saines sont proposées et des activités
tenant compte de la formation
intégrale des participants.

Notre fondateur a promu très tôt ce
genre d'initiatives, qui proposent un
milieu formateur pour les jeux des
enfants, tout en leur permettant
d'être conscients de leur dignité
d'enfant de Dieu par leur souci des
autres. Des lieux où ils apprennent
qu'il y a un temps pour chaque chose
et que chaque chose a son temps et
que, à tous les âges, y compris quand
ils sont encore tout petits, ils peuvent



rechercher la sainteté et laisser leur
empreinte auprès des personnes qui
les entourent. En reprenant une
expression de Paul VI, très chère à
Jean Paul II, nous pourrions dire que
les clubs de jeunes sont des lieux où
l'on apprend à être « experts en
humanité » (2). C'est pourquoi les
parents commettraient une grave
erreur s'ils ne s'intéressaient qu'aux
résultats scolaires ou sportifs de
leurs enfants.

Jouer pour vivre

En grec, éducation (paideia) et jeu
(paidiá) sont des termes
appartenant à la même famille
sémantique. La raison en est qu'en
apprenant à jouer l'on acquiert aussi
une attitude fort utile pour affronter
la vie. Bien que cela semble
paradoxal, les enfants ne sont pas les
seuls à avoir besoin de jouer. Nous
pourrions même dire que plus



l'homme avance en âge, plus il doit
jouer.

(credit photos OT Gréoux/Château-
Laval/CTS)

Nous connaissons tous des personnes
déconcertées par l'arrivée de la
vieillesse : elles découvrent qu'elles
n'ont plus la même force qu'autrefois
et pensent n'être plus capables de
relever les défis de la vie. C'est une
attitude que, du reste, nous pouvons
trouver aussi chez beaucoup de
jeunes, des vieillards prématurés, qui
semblent manquer de la souplesse
nécessaire pour aborder de
nouvelles situations.

En sens opposé, nous avons
probablement eu affaire à des
personnes âgées qui gardent un
esprit jeune : capables de
s'enthousiasmer, de recommencer,
d'affronter chaque nouvelle journée
comme si c'était la « première »,
parfois malgré des limites physiques



considérables. Ces cas mettent en
évidence le fait qu'au fur et à
mesure que l'homme grandit, il est
de plus en plus important qu'il
affronte la vie avec un certain sens
ludique. Car celui qui a appris à
jouer sait relativiser les résultats —
succès ou échecs — et découvrir la
valeur des jeux eux-mêmes ; il
connaît la satisfaction de trouver de
nouvelles solutions pour l'emporter ;
il évite la médiocrité qui ne cherche
que le bon résultat tout en
compromettant le côté divertissant.
Voilà des dispositions à appliquer
aux choses « sérieuses » de la vie, aux
tâches ordinaires, aux nouvelles
situations qui, abordées d'une autre
manière, pourraient conduire au
découragement ou à un sentiment
d'incapacité

Le temps du travail et celui du jeu
sont différents, mais l'attitude
personnelle n'est pas forcément
différente, puisque c'est la même



personne qui travaille ou qui joue.
Les œuvres humaines sont
éphémères, c'est pourquoi elles ne
doivent pas être prises trop au
sérieux. Leur plus haute valeur,
comme saint Josémaria nous l'a
appris, consiste dans la certitude que
Dieu nous y attend. La vie ne trouve
son sens plénier que lorsque nous
faisons les choses par amour pour
lui… Mieux encore, dans la mesure
où nous les faisons avec lui. Le côté
sérieux de la vie fait que nous ne
pouvons pas plaisanter avec la grâce
que Dieu nous offre, avec les
occasions qu'il nous propose. Cela
dit, le Seigneur lui aussi se sert de la
grâce pour plaisanter avec l'homme : 
Il écrit parfaitement avec le pied d'une
table (3), remarquait saint Josémaria.

Seule la relation personnelle avec
Dieu donne de la stabilité, du nerf
et un sens à la vie et à toutes les
œuvres humaines. Le philosophe
Platon a eu l'intuition de cette grande



vérité : « Je dis qu'il faut attacher de
l'importance à ce qui le mérite, et ne
point se mettre en peine de ce qui est
indigne de nos soins ; que Dieu par sa
nature est l'objet le plus digne de
nous occuper, mais, que l'homme,
[…] n'est qu'un jouet sorti des mains
de Dieu, et que c'est là en effet le
meilleur de ses titres ; qu'il faut par
conséquent que tous, hommes et
femmes, se conformant à cette
destination, se livrent toute leur vie
aux jeux les plus beaux." (4) Les jeux
les plus beaux sont les « jeux » de
Dieu.

Chacun doit assumer librement
qu'il est appelé à jouer avec le
Créateur et, en prenant la main
qu'il lui tend, à faire face à la vie,
avec la confiance et l'esprit sportif
avec lesquels un enfant joue avec
son Père. Ainsi, nos projets
aboutiront plus tôt, davantage et
mieux ; nous serons capables de
surmonter les défaites apparentes,



parce que ce qui est le plus
important — avoir joué avec Dieu —
aura été fait et d'autres aventures
nous attendront sûrement. La Sainte
Écriture nous présente ainsi la
Sagesse divine : "J'étais à ses côtés
comme le maître d'œuvre, je
faisais ses délices, jour après jour,
m'ébattant tout le temps en sa
présence, m'ébattant sur la surface
de sa terre et trouvant mes délices
parmi les enfants des hommes" (5).
Dieu, qui « joue » en créant, nous
apprend à vivre avec joie, avec
assurance, avec la confiance que
nous recevrons, de façon inattendue
peut-être, le cadeau que nous
souhaitons, car toutes choses
concourent au bien de ceux qui
aiment Dieu, de ceux qui sont
appelés selon son éternel dessein
(6).

(photo : NKPhilips)



(1) De saint Josémaria, notes prises
lors de sa catéchèse orale, recueillies
dans Catequesis en América, II, p.
187.

(2) Jean Paul II, Discours aux
participants au VI Symposium du
Conseils des Conférences des évêques
d'Europe, 11 octobre 1985, n° 13.

(3).Amis de Dieu, n° 117.

(4) Platon, Les Lois, 804d.

(5) Pr 8, 30-31.

(6) Rm 8, 28.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/jouer-pour-
vivre-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/jouer-pour-vivre-2/
https://opusdei.org/fr-ch/article/jouer-pour-vivre-2/
https://opusdei.org/fr-ch/article/jouer-pour-vivre-2/

	Jouer pour vivre (2)

