
opusdei.org

Jérusalem: la Grotte
du Pater Noster

Concernant le lieu où Jésus
apprit le Notre Père à ses
disciples, nous n’avons que des
nouvelles issues des traditions
locales, transmises par les
chrétiens de Terre Sainte de
génération en génération. Saint
Matthieu inclut le Notre Père
dans le Sermon sur la
Montagne alors que saint Luc
dit qu’il fut enseigné dans un
lieu précis (Lc 11, 1), lors de la
montée du Seigneur à
Jérusalem..



16/06/2014

Traces de notre foi

L’Évangile nous permet de nous
plonger dans la scène, là où Jésus
s’est retiré pour prier. Les disciples
sont près de Lui et le contemplent
vraisemblablement. Quant il eut
achevé sa prière, l’un d’entre eux osa
lui demander : Seigneur apprends
nous à prier comme Jean l’apprit à
ses disciples. Et Jésus leur répondit :
lorsque vous prierez, dites : Père, que
ton nom soit sanctifié (Lc 11, 1-2) 
Amis de Dieu, n. 145.

Contemple lentement cette réalité:
les disciples sont en rapport avec
Jésus-Christ et lors de ces entretiens,
le Seigneur leur apprend, avec des
œuvres aussi, comment ils doivent
prier et quel est le grand prodige de
la miséricorde divine: nous sommes



fils de Dieu et nous pouvons nous
adresser à Lui comme un fils parle à
son Père (Forge, n. 71).

Durant les trois années de sa vie
publique, Jésus a visité la Palestine et
les régions limitrophes pour y
annoncer le Royaume de Dieu. Les
évangélistes localisent certains
endroits de cette prédication
itinérante : les synagogues de
Nazareth et Capharnaüm, le puits de
Sichar, les portiques du Temple ou la
maison de Marthe, Marie et Lazare, à
Béthanie. Ceci dit, il y a des lieux
dont nous n’avons de trace que par
les traditions locales, répandues par
les chrétiens de Terre Sainte, de
génération en génération. C’est le cas
de l’enseignement du Notre Père que
saint Matthieu inclut dans le Sermon
sur la Montagne, alors que saint Luc
le situe dans un endroit précis, lors
de la montée du Seigneur à
Jérusalem (Lc 11, 1).



Chemin faisant vers Jérusalem

En effet, depuis très longtemps on
vénérait une grotte près du chemin
qui va de Béthanie à Betfagé, vers la
Cité Sainte, au sommet du mont des
Oliviers, très près de l’endroit où l’on
situait l’Ascension. Jésus se serait
retiré fréquemment dans cette grotte
avec ses disciples, il les aurait
instruits sur de nombreux mystères,
dont, entre autres, les prophéties sur
la fin du monde et la destruction de
Jérusalem et leur aurait transmis la
prière du Notre Père. La mémoire
était persistante puisque sainte
Hélène ordonna d’y construire une
basilique en l’an 326. L’église dite
Éléona, nom de l’endroit où elle se
dressait, avait trois nefs, précédées
d’un grand atrium avec cinq
portiques. La grotte, sous le chœur,
en constituait la crypte.

Quelques décennies plus tard, à peu
de mètres de là, on édifia le



sanctuaire Imbomon, qui gardait le
rocher d’où le Seigneur se serait
élevé au Ciel.

La pèlerine Égérie, qui décrit
plusieurs cérémonies qui y étaient
célébrées à la fin du IV°s., témoigne
que le mardi de la Semaine Sainte «
tous vont à l’église, l’évêque entre
dans la grotte où le Seigneur avait
l’habitude d’instruire les disciples, il
prend le livre des Évangiles et,
debout, il lit les paroles du Seigneur
de l’Évangile selon Matthieu, à
l’endroit où il est dit : « Veillez à ce
que personne ne vous trompe [Mt,
24, 4]. L’évêque lit tout le discours
jusqu’au bout » Itinerarium Egeriæ,
XXXIII, 1-2 (CCL 175, 78).

La tradition du lieu du Notre Père,
confirmée par la suite par d’autres
témoins, est toujours la même :
l’endroit n’a pas bougé, bien qu’il n’y
ait que des ruines d’édifices anciens
et des restaurations médiévales. En



1872, durant la période ottomane un
Carmel français s’y installa et
construisit l’église actuelle ainsi
qu’un couvent annexe. En 1920,
après la 1ère guerre mondiale, le
chantier d’une nouvelle église dédiée
au Sacré-Cœur démarra. Ces travaux
interrompus lorsqu’on avait déjà
éliminé une aile du cloître rattachée
à la crypte primitive, ne furent
jamais repris.

On accède au sanctuaire de l’Éléona
par la route de Betfagé. À la droite
d’un jardin foisonnant, se trouvait le
portique de la basilique byzantine ; à
la gauche, en descendant des
escaliers, on arrive au couvent des
Carmélites Déchaussées, avec un
cloître et une église contiguë. Et c’est
au centre, sous le chœur de la
construction abandonnée, que se
trouve la grotte du Pater.

Il s’agit d’un espace réduit, avec un
double accès qui rappelle la basilique



de la Nativité et qui remonte à
l’époque des Croisés. Il y a deux
enceintes : l’une est restaurée et
l’autre, au fond, en ruines. C’est là
que l’on a trouvé des ossements,
datant vraisemblablement des
premiers siècles de notre ère.

Les murs de toute l’enceinte sont
couverts de panneaux en céramique
avec le Notre Père, en plus de
soixante-dix langues. Cette formule
traditionnelle s’inspire des
enseignements du Seigneur recueillis
par saint Matthieu

En priant, ne multipliez pas de vaines
paroles, comme les païens, qui
s'imaginent qu'à force de paroles ils
seront exaucés.

Ne leur ressemblez pas; car votre
Père sait de quoi vous avez besoin,
avant que vous le lui demandiez.



Voici donc comment vous devez
prier: Notre Père qui es aux cieux!
Que ton nom soit sanctifié;

que ton règne vienne; que ta volonté
soit faite sur la terre comme au ciel.

Donne-nous aujourd'hui notre pain
quotidien;

pardonne-nous nos offenses, comme
nous nous pardonnons aussi à ceux
qui nous ont offensés;

ne nous induis pas en tentation, mais
délivre-nous du mal.

(Mt 6, 7-13).

Le Notre Père

Le Notre Père est la prière principale
du chrétien. Le Catéchisme de
l’Église catholique cite Tertulien,
saint Augustin et saint Thomas
d’Aquin, pour dire qu’il est le résumé
de tout l’Évangile, le compendium de
nos demandes, la plus parfaite des



prières. (Cf. Catéchisme de l’Église
catholique, n. 2761-2763.)

Par ailleurs, il est appelé Oraison
dominicale pour exprimer qu’il
appartient au Seigneur: Jésus, en tant
que Maître, nous transmet les
paroles qu’Il a reçues du Père et
comme Modèle, il nous révèle la
façon de prier pour tous nos besoins
(Cf. Ibid., n. 2765.)

Ce caractère essentiel du Notre Père
est celui que l’Église transmet depuis
ses débuts. C’est lui qui a tout de
suite remplacé d’autres formules de
la piété juive. On l’a vite incorporé à
la liturgie et il est devenu la partie
principale de la catéchèse préalable à
la réception des sacrements.

Au fil des siècles, les grands maîtres
de vie spirituelle en ont fait des
commentaires en y puisant les
richesses théologiques qu’il
renferme. Aussi Sainte Thérèse de
Jésus dit-elle : « J’admire comment,



en si peu de paroles, elle renferme
tout ce qu’on peut dire de la
contemplation et de la perfection. On
n’a plus besoin, ce semble, d’aucun
livre, il suffit d’étudier celui-là. En
effet, jusqu’ici Notre-Seigneur nous a
enseigné tous les modes d’oraison et
de haute contemplation, depuis
l’oraison mentale jusqu’à la quiétude
et l’union. En vérité, si j’avais le
talent d’écrire, je pourrais, sur un
fondement si solide, faire tout un
traité de l’oraison.

». (Sainte Thérèse de Jésus, Chemin
de perfection, Codex de Valladolid,
37, 1).

Pour tirer tout notre profit du Notre
Père, disons-nous que « Jésus ne nous
laisse pas une formule à répéter
machinalement. Comme pour toute
prière vocale, c’est par la Parole de
Dieu que l’Esprit Saint apprend aux
enfants de Dieu à prier leur Père.
Jésus nous donne non seulement les



paroles de notre prière filiale, il nous
donne en même temps l’Esprit par
qui elles deviennent en nous " esprit
et vie " (Jean 6, 63). Plus encore : la
preuve et la possibilité de notre
prière filiale c’est que le Père " a
envoyé dans nos cœurs l’Esprit de
son Fils qui crie : ‘Abba, Père !’ " (Ga
4, 6) ».

Catéchisme de l’Église catholique, n.
2766.

Pour avoir de plus en plus conscience
de notre filiation divine, faisons en
sorte que le contenu du Notre Père
devienne celui de notre dialogue
avec Dieu.

Saint Josémaria le fit à des périodes
de sa vie. Voici ce qu’il dit des
événements spirituels de sa vie
survenus autour des années 1930 :

J’avais très souvent l’habitude, quand
j’étais jeune, de ne me servir d’aucun
livre pour ma méditation. Je récitais,



en les savourant, un par un, les mots
du Pater noster et m’arrêtais, en m’y
complaisant, à considérer que Dieu
était Père, mon Père, et que je devais
me sentir frère de Jésus-Christ et de
tous les hommes.

Je ne sortais pas de mon étonnement,
à contempler que j’étais fils de Dieu.
Après chaque réflexion, j’étais plus
ferme dans la foi, plus sûr dans
l’espérance, plus embrasé d’amour.
Et étant fils de Dieu, en mon âme
naissait le besoin d’être un petit
enfant, un fils démuni. C’est de là que
jaillit en ma vie intérieure, —autant
que j’en fus capable, que j’en suis
capable—, cette vie d’enfance que j’ai
toujours recommandée aux miens,
tout en leur en laissant une entière
liberté.

(Saint Josémaria, Lettre, 8 décembre
1949, n. 41)

Il est beau de voir que, bien des
années plus tard, le fondateur de



l’Opus Dei conseillait de vivre ce qu’il
avait mis en pratique lui-même.

En effet, lors d’une rencontre avec
des gens de toute origine, durant la
catéchèse qu’il fit en Espagne et au
Portugal en 1972, quelqu’un lui posa
cette question :

—Père, comment pourrions nous
mieux prier ? En effet, il m’arrive
très souvent de dire le Notre Père par
cœur.

—C’est ce qui nous arrive à nous
aussi, répondit saint Josémaria.
Même Sainte Thérèse avoue qu’il lui
arrivait d’être aussi sèche qu’un bout
de bois, de ne même pas arriver à
dire un Notre Père en réalisant ce
qu’elle disait.

Dis-le à Notre Seigneur. Dis-lui, je
vais prier, j’aimerais bien le faire. Je
te demande de m’éclairer, de m’aider
à réaliser ce que contient le Notre
Père. Tu commences ainsi : Père. Et



tu t’arrêtes un moment pour
réfléchir à ce que ce mot veut dire.
Tu penses à ce que ton père est pour
toi et tu te dis qu’avec lui ici-bas, tu
as un autre père au Ciel : Dieu. Tu es
ainsi plein d’une sainte fierté.

Notre Père. Il n’est pas qu’à toi, il est
à nous tous. Tu es ainsi frère des
autres créatures d’ici bas. Aussi, dois-
tu aimer les gens, les aider à être de
bons fils de Dieu puisque que nous
faisons tous partie de la famille de
notre Père du Ciel.

Qui es aux cieux... Et tu penses tout
de suite à ce que tu m’as entendu
dire: il est aussi dans le Tabernacle et
dans notre âme en grâce. (Saint
Josémaria, Notes prises lors d’une
réunion, 27 octobre 1972).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-ch/article/jerusalem-la-grotte-du-pater-noster/


opusdei.org/fr-ch/article/jerusalem-la-
grotte-du-pater-noster/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/jerusalem-la-grotte-du-pater-noster/
https://opusdei.org/fr-ch/article/jerusalem-la-grotte-du-pater-noster/

	Jérusalem: la Grotte du Pater Noster

