
opusdei.org

Thème 16 - Je crois à
la résurrection de la
chair et à la vie
éternelle

À la fin du Symbole des Apôtres
l'Église proclame : « Je crois à la
résurrection de la chair et à la
vie éternelle ». Cette formule
contient dans une formule
brève les éléments
fondamentaux de l’espérance
eschatologique de l'Église.

26/01/2014

16.



Je crois à la résurrection de la
chair et à la vie éternelle

La résurrection de la chair

En de nombreuses occasions, l'Église
a proclamé sa foi à la résurrection de
tous les morts à la fin des temps. Il
s’agit d’une certaine façon de l’ «
extension » de la Résurrection de
Jésus-Christ, « le premier-né d'une
multitude de frères » (Rm 8, 29) à
tous les hommes, vivants et morts,
justes et pécheurs, qui aura lieu
lorsque viendra la fin des temps.
Avec la mort, l’âme se sépare du
corps; avec la résurrection, le corps
glorifié et l’âme s’unissent à nouveau
entre eux, définitivement (cf. 
Catéchisme, 997). Le dogme de la
résurrection des morts, en même
temps qu’il a trait à la plénitude de
l’immortalité à laquelle l’homme est
destiné, est un vigoureux rappel de
sa dignité, spécialement dans sa
corporéité. Il y est question de la

• 



bonté du monde, du corps, de la
valeur de l’histoire vécue jour après
jour, de la vocation éternelle, de la
matière. C’est pourquoi, contre les
gnostiques du IIème siècle, on a
employé les mots de résurrection de
la chair, c’est-à-dire de la vie de
l’homme dans son aspect matériel,
temporel, changeant et
apparemment caduc.

Saint Thomas d’Aquin considère que
la doctrine sur la résurrection est
naturelle quant à la cause finale
(parce que l’âme est faite pour être
unie au corps et vice-versa), mais
surnaturelle quant à la cause
efficiente (qui est Dieu)[1]. Le corps
ressuscité sera réel et matériel ; mais
ni terrestre ni mortel. Saint Paul
s’oppose à l’idée d’une résurrection
comme transformation qui se
réaliserait à l’intérieur de l’histoire
humaine, et il qualifie le corps
ressuscité de « glorieux » (cf. Ph 3,
21) et de « spirituel » (cf. 1 Co 15, 44).



La résurrection de l’homme, comme
celle du Christ, aura lieu, pour tous,
après la mort.

L'Église ne promet pas aux hommes
au nom de la foi chrétienne une vie
de succès assuré sur cette terre. Il n’y
a pas d’utopie car notre vie terrestre
sera toujours marquée par la Croix.
En même temps, par la réception du
Baptême et de l’Eucharistie, le
processus de la résurrection a
commencé déjà d’une certaine façon
(cf. Catéchisme, 1000). Selon saint
Thomas lors de la résurrection l’âme
informera le corps si profondément
que ses qualités morales et
spirituelles se reflèteront en lui[2].
En ce sens, la résurrection finale qui
aura lieu avec la venue de Jésus-
Christ dans la gloire, rendra possible
le jugement définitif des vivants et
des morts.

On peut ajouter quelques réflexions
sur la doctrine de la résurrection :



- la doctrine de la résurrection finale
exclut les théories de la 
réincarnation, selon lesquelles l’âme
humaine, après la mort, émigre vers
un autre corps, de nombreuses fois
s’il le faut, jusqu’à ce qu’elle soit
définitivement purifiée. Le concile
Vatican II a parlé de l’ « unique cours
de notre vie »[3], car « il est dans la
destinée des hommes de ne mourir
qu’une seule fois » (He 9, 27) ;

- la vénération des reliques des Saints
constitue une manifestation claire de
la foi de l'Église en la résurrection du
corps lui-même;

- bien que l’incinération du cadavre
humain ne soit pas illicite, à moins
qu’elle n’ait été voulue pour des
raisons contraires à la foi (CIC, 1176),
l'Église conseille vivement de
conserver la pieuse coutume
d’ensevelir les cadavres. En effet «les
corps des défunts doivent être traités
avec respect et charité dans la foi et



l’espérance de la résurrection.
L’ensevelissement des morts est une
œuvre de miséricorde corporelle ;
elle honore les enfants de Dieu,
temples de l’Esprit Saint.
» (Catéchisme, 2300).

- la résurrection des morts coïncide
avec ce que l'Écriture Sainte appelle
la venue des « nouveaux cieux et de
la terre nouvelle » (Catéchisme, 1043 ;
2 P 3, 13 ; Ap 21,1). Non seulement
l'homme parviendra à la gloire, mais
le cosmos entier dans lequel
l’homme vit et agit sera transformé. «
L'Église, à laquelle dans le Christ
Jésus nous sommes tous appelés et
dans laquelle par la grâce de Dieu
nous acquérons la sainteté », lisons-
nous dans Lumen Gentium (n.48), «
n’aura que dans la gloire céleste sa
consommation, lorsque viendra le
temps où sont renouvelées toutes
choses (Ac 3, 21) et que, avec le genre
humain, tout l’univers lui-même,
intimement uni avec l’homme et



atteignant par lui sa destinée,
trouvera dans le Christ sa définitive
perfection ». Il y aura certainement
une continuité entre ce monde et le
monde nouveau, mais aussi une
importante discontinuité. L’attente
de l’instauration définitive du
Royaume du Christ ne peut pas
affaiblir mais stimuler par la vertu
théologale de l’espérance l’effort
pour obtenir un progrès terrestre (cf.
Catéchisme, 1049).

Le sens chrétien de la mort

L’énigme de la mort de l’homme ne
se comprend qu’à la lumière de la
résurrection du Christ. En effet, la
mort, la perte de la vie humaine, se
présente comme le mal le plus grand
de l’ordre naturel, précisément parce
que c’est quelque chose de définitif,
qui ne sera réparé complètement que
lorsque Dieu ressuscitera les
hommes dans le Christ.

• 



D’un côté la mort est naturelle en ce
sens que l’âme peut se séparer du
corps. De ce point de vue, la mort
marque le terme du pèlerinage
terrestre. Après la mort l’homme ne
peut mériter ni démériter davantage.
« Le choix de vie de l’homme devient
définitif avec la mort »[4]. Il n’aura
plus la possibilité de se repentir.
Juste après la mort, il ira au ciel, en
enfer ou au purgatoire. Pour que cela
puisse avoir lieu il existe ce que
l'Église a appelé le jugement
particulier (cf. Catéchisme,
1021-1022). Le fait que la mort
constitue la limite de la période
probatoire sert à ce que l’homme
dirige bien sa vie, profite du temps et
des autres talents, pour agir
correctement, pour se dépenser au
service des autres.

D’autre part l'Écriture enseigne que
la mort est entrée dans le monde à
cause du péché originel (cf. Gn 3,
17-19 ; Sag 1, 13-14 ; 2, 23-24 ; Rm 5,



12 ; 6, 23 ; Catéchisme, 1007). En ce
sens elle doit être considérée comme
châtiment pour le péché : l’homme
qui voulait vivre en marge de Dieu,
doit accepter l’amertume de la
rupture avec la société et avec soi-
même, fruit de cet éloignement.
Cependant le Christ «assuma la mort
dans un acte de soumission totale et
libre à la volonté de son Père.
» (Catéchisme, 1009). Par son
obéissance, Il a vaincu la mort et Il a
obtenu la résurrection pour
l’humanité. Pour celui qui vit dans le
Christ par le Baptême, la mort
continue à être douloureuse et
repoussante, mais au lieu d’être un
souvenir vivace du péché, elle
devient une occasion précieuse de
participer à la rédemption avec le
Christ, moyennant la mortification et
le don de soi aux autres. « Si nous
sommes morts avec Lui, avec Lui
nous vivrons » (2 Tm 2, 11). Pour
cette raison « grâce au Christ, la mort



chrétienne a un sens positif.
» (Catéchisme, 1010).

La vie éternelle en
communion intime avec Dieu

En créant et en rachetant l’homme,
Dieu l’a destiné à la communion
éternelle avec Lui, à ce que saint Jean
appelle la « vie éternelle », ou ce que
l’on a l’habitude d’appeler « le ciel ».
Ainsi Jésus communique la promesse
du Père aux siens : « Très bien,
serviteur bon et fidèle, tu as été
fidèle en peu de chose, je t'en
confierai beaucoup; entre dans la
joie de ton Seigneur » (Mt 25, 21). La
vie éternelle « n’est pas une
succession continue des jours du
calendrier, mais quelque chose
comme le moment rempli de
satisfaction, dans lequel la totalité
nous embrasse et dans lequel nous
embrassons la totalité.[5] Il s’agirait
du moment de l’immersion dans
l’océan de l’amour infini, dans lequel

• 



le temps – l’avant et l’après - n’existe
plus. Nous pouvons seulement
chercher à penser que ce moment est
la vie au sens plénier, une immersion
toujours nouvelle dans l’immensité
de l’être, tandis que nous sommes
simplement comblés de joie. »[6].

La vie éternelle est ce qui donne du
sens à la vie humaine, à
l’engagement moral, au don
généreux, au service dévoué, à
l’effort pour communiquer la
doctrine et l’amour du Christ à toutes
les âmes. L’espérance chrétienne au
ciel n’est pas individualiste mais
ouverte à tous[7]. En s’appuyant sur
cette promesse, le chrétien peut être
fermement convaincu que « cela
vaut la peine » de vivre la vie
chrétienne en plénitude. « Le ciel est
la fin ultime et la réalisation des
aspirations les plus profondes de
l’homme, l’état de bonheur suprême
et définitif. » (Catéchisme, 1024) ;
c’est ce qu’a exprimé saint Augustin



dans les Confessions : «Seigneur, tu
nous as créés pour toi et notre cœur
est inquiet jusqu’à ce qu’il repose en
toi »[8]. La vie éternelle, en effet, est
l’objet principal de l’espérance
chrétienne.

« Ceux qui meurent dans la grâce et
l’amitié de Dieu, et qui sont
parfaitement purifiés, vivent pour
toujours avec le Christ. Ils sont pour
toujours semblables à Dieu, parce
qu’ils Le voient « tel qu’Il est » (1 Jn
3,2), face à face (1 Co 13, 12)
» (Catéchisme, 1023). La théologie a
appelé cet état « vision béatifique ». «
À cause de sa transcendance, Dieu ne
peut être vu tel qu’Il est que lorsqu’Il
ouvre Lui-même son mystère à la
contemplation immédiate de
l’homme et qu’Il lui en donne la
capacité. » (Catéchisme, 1028). Le ciel
est l’expression suprême de la grâce
divine.



D’autre part le ciel ne consiste pas en
une pure contemplation abstraite et
immobile de la Trinité. En Dieu
l’homme pourra contempler toutes
les choses qui font référence de
quelque manière à sa vie, en se
réjouissant de leur présence, et en
particulier il pourra aimer ceux qu’il
a aimés dans le monde d’un amour
pur et perpétuel. « Ne l’oubliez
jamais : après la mort l’Amour vous
recevra. Et dans l’amour de Dieu
vous rencontrerez en outre tous les
amours propres que vous avez sur la
terre »[9]. La joie du ciel atteint son
sommet avec la résurrection des
morts. Selon saint Augustin, la vie
éternelle consiste en un repos éternel
et une activité délicieuse et
suprême[10].

Le caractère d'éternité du ciel ne
saurait en aucune façon signifier que
l'homme s'y trouve privé de liberté.
Au ciel l’homme ne pèche pas, il ne
peut pécher, car voyant Dieu face à



face, et le voyant en outre comme
source vive de toute la bonté créée,
en réalité il ne veut pas pécher. Libre
et dans une relation filiale, l’homme
restera en communion avec Dieu
pour toujours. Sa liberté a atteint sa
pleine réalisation.

La vie éternelle est le fruit définitif
du don divin à l’homme. C’est
pourquoi elle a quelque chose
d’infini. Cependant la grâce divine
n’élimine pas la nature humaine, ni
dans son être ni dans ses facultés, ni
sa personnalité, ni ses mérites durant
cette vie. Pour cette raison il y a une
distinction et une diversité parmi
ceux qui jouissent de la vision de
Dieu, non pas en ce qui concerne
l’objet, qui est Dieu Lui-même,
contemplé sans intermédiaires, mais
en ce qui concerne la qualité du
sujet : « celui qui a plus de charité
participe davantage à la lumière de
la gloire, et il verra plus parfaitement



Dieu et sera d’autant plus heureux
»[11].

L’enfer comme refus définitif
de Dieu

L'Écriture Sainte enseigne à plusieurs
reprises que les hommes qui ne se
repentent pas de leurs péchés graves
perdront le prix éternel de la
communion avec Dieu, pour souffrir
au contraire la disgrâce perpétuelle.
« Mourir en péché mortel sans s’être
repenti et sans accueillir l’amour
miséricordieux de Dieu, signifie
demeurer séparé de Lui pour
toujours par notre propre choix
libre. Et c’est cet état d’auto-
exclusion définitive de la
communion avec Dieu et avec les
bienheureux qu’on désigne par le
mot « enfer ». » (Catéchisme, 1033).
Dieu ne prédestine personne à la
condamnation perpétuelle ; c’est
l’homme qui, cherchant sa fin ultime
en marge de Dieu et de sa volonté,

• 



construit pour lui un monde isolé
dans lequel la lumière et l’amour de
Dieu ne peuvent pénétrer. L’enfer est
un mystère, le mystère de l’Amour
rejeté ; il est le signe du pouvoir
destructeur de la liberté humaine
lorsque l’on s’éloigne de Dieu[12].

Il est traditionnel de distinguer en
enfer la « peine de dam », la plus
fondamentale et douloureuse, qui
consiste dans la séparation
perpétuelle de Dieu, et la « peine des
sens », à laquelle on fait allusion
fréquemment dans les évangiles avec
l’image du feu éternel. La doctrine
sur l’enfer dans le Nouveau
Testament se présente comme un
appel à la responsabilité dans l’usage
des dons et des talents reçus, et à la
conversion. Son existence fait
deviner à l’homme la gravité du
péché mortel, et la nécessité de
l’éviter par tous les moyens,
principalement, comme c’est logique,
grâce à la prière confiante et humble.



La possibilité de la condamnation
rappelle aux chrétiens la nécessité de
vivre une vie entièrement
apostolique. Sans aucun doute
l’existence de l’enfer est un mystère:
le mystère de la justice de Dieu à
l’égard de ceux qui se ferment à son
pardon miséricordieux. Certains
auteurs ont pensé à la possibilité de
l’annihilation du pécheur impénitent
lorsqu’il meurt. Cette théorie est
difficilement conciliable avec le fait
que Dieu a donné l’existence -
spirituelle et immortelle - à chaque
homme[13].

La purification nécessaire
pour la rencontre avec Dieu

« Ceux qui meurent dans la grâce et
l’amitié de Dieu, mais
imparfaitement purifiés, bien
qu’assurés de leur salut éternel,
souffrent après leur mort une
purification, afin d’obtenir la sainteté
nécessaire pour entrer dans la joie

• 



du ciel. » (Catéchisme, 1030). On peut
penser que beaucoup d’hommes,
bien qu’ils n’aient pas vécu une vie
sainte sur terre, ne se sont pas
enfermés définitivement dans le
péché. La possibilité d’être purifié,
après la mort, des impuretés et des
imperfections d’une vie moins bien
réussie, peut être vue comme une
bonté nouvelle de Dieu, une chance
pour se préparer à entrer en
communion intime avec la sainteté
de Dieu. « Le purgatoire est une
miséricorde de Dieu, pour purifier
les défauts de ceux qui désirent
s’identifier à Lui »[14].

L'Ancien Testament parle de
purification après la mort (cf. 2 M 12,
40-45). Saint Paul dans la première
lettre aux Corinthiens (1 Co 3, 10-15)
présente la purification chrétienne
dans cette vie et dans la future, à
travers l’image du feu; un feu qui,
d’une certaine manière, émane de
Jésus-Christ, Sauveur, Juge,



Fondement de la vie chrétienne[15].
Bien que la doctrine du Purgatoire
n’ait pas été définie formellement
avant le Moyen Âge[16], la pratique
très ancienne et unanime d’offrir des
suffrages pour les défunts,
spécialement à travers le saint
Sacrifice eucharistique, est un indice
clair de la foi de l'Église dans la
purification après la mort. En effet
cela n’aurait aucun sens de prier
pour les défunts s’ils étaient ou bien
sauvés au ciel ou bien condamnés à
l’enfer. Dans leur majorité, les
protestants nient l’existence du
purgatoire, car cela leur semble une
confiance excessive dans les œuvres
humaines et dans la capacité de
l'Église d’intercéder pour ceux qui
ont abandonné ce monde.

Plus qu’un lieu le purgatoire doit être
considéré comme un état
d’éloignement temporaire et
douloureux, dans lequel lespéchés
véniels sont pardonnés,



l’inclinationau mal que laisse le
péché est purifiée et la « peine
temporelle » due pour le péché est
purgée. Non seulement le péché
offense Dieu et cause un dommage
au pécheur lui-même, mais, par le
biais de la communion des saints, il
nuit à l'Église, au monde, à
l’humanité. La prière de l'Église pour
les défunts rétablit d’une certaine
manière l’ordre et la justice:
principalement par le sacrifice de la
messe, les aumônes, les indulgences
et les œuvres de pénitence (cf. 
Catéchisme, 1032). Les théologiens
enseignent qu’au purgatoire on
souffre beaucoup, selon la situation
de chacun. Cependant il s’agit d’une
douleur chargée de sens, « d’une
douleur bienheureuse »[17].

C’est pourquoi l'Église invite les
chrétiens à chercher la purification
des péchés dans la vie présente à



travers la contrition, la mortification,
la réparation et une vie sainte.

Les enfants qui meurent sans
le baptême

L'Église confie les enfants morts sans
avoir reçu le baptême[18] à la
miséricorde de Dieu. Il y a des
raisons de penser que Dieu les
accueille, que ce soit à cause de la
grande affection que Jésus a
manifesté à l’égard des enfants (cf. 
Mc 10, 14), que ce soit parce qu’Il a
envoyé son Fils avec le désir que tous
les hommes soient sauvés (Cf. 1 Tm 2,
4). En même temps la confiance dans
la miséricorde divine n’est pas une
raison pour différer l’administration
aux nouveaux-nés du sacrement de
Baptême (CIC, 867)[19], qui confère
une ressemblance particulière avec
le Christ , qui « signifie et réalise la
mort au péché et l’entrée dans la vie
de la Très Sainte Trinité à travers la

• 



configuration au mystère Pascal du
Christ » (Catéchisme, 1239).

Paul O’Callaghan

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église Catholique,
988-1050.

[1] Cf. Saint Thomas, Summa contra
gentiles, IV, 81

[2] Cf. Saint Thomas, Summa
Theologiae , III, Suppl., qq. 78-86

[3] Concile Vatican II, Const. Lumen
gentium, 48

[4] Benoît XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007

[5]Interminabilis vitæ tota simul et
perfecta possessio selon la définition
de Boèce



[6] Ibid., 12

[7] Cf. Ibid. 13-15, 28, 48

[8] Saint Augustin, Confessions, 1,1,1

[9] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 221

[10] Cf. Saint Augustin, Epistulae, 55,
9

[11] Saint Thomas, Summa
Theologiae, I, q. 12, a. 6,c

[12] « Avec la mort, le choix de vie
fait par l’homme devient définitif –sa
vie est devant le Juge. Son choix, qui
au cours de toute sa vie a pris forme,
peut avoir diverses caractéristiques.
Il peut y avoir des personnes qui ont
détruit totalement en elles le désir de
la vérité et de la disponibilité à
l’amour. Des personnes en qui tout
est devenu mensonge; des personnes
qui ont vécu pour la haine et qui en
elles-mêmes ont piétiné l’amour.
C’est une perspective terrible, mais



certains personnages de notre
histoire laissent distinguer de façon
effroyable des profils de ce genre.
Dans de semblables individus, il n’y
aurait plus rien de remédiable et la
destruction du bien serait
irrévocable: c’est cela que l’on
indique par le mot « enfer » (Benoît
XVI, Enc. Spe salvi, 45)

[13] Cf. Ibid., 47

[14] Saint Josémaria, Sillon, 889

[15] En effet Benoît XVI dans Spe
salvi, dit que « certains théologiens
récents sont de l’avis que le feu qui
brûle et en même temps sauve est le
Christ lui-même, le Juge et Sauveur.
» (Benoît XVI, Enc. Spe salvi, 47)

[16] Cf. DH 856, 1304

[17] Benoît XVI, Enc. Spe salvi, 47

[18] …et tous les morts



[19] Can. 867 - § 1. Les parents sont
tenus par l'obligation de faire
baptiser leurs enfants dans les
premières semaines; ils iront trouver
leur curé au plus tôt après la
naissance et même avant, afin de
demander le sacrement pour leur
enfant et d'y être dûment préparés.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/je-crois-a-la-
resurrection-de-la-chair-et-a-la-vie-

eternelle/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ch/article/je-crois-a-la-resurrection-de-la-chair-et-a-la-vie-eternelle/
https://opusdei.org/fr-ch/article/je-crois-a-la-resurrection-de-la-chair-et-a-la-vie-eternelle/
https://opusdei.org/fr-ch/article/je-crois-a-la-resurrection-de-la-chair-et-a-la-vie-eternelle/
https://opusdei.org/fr-ch/article/je-crois-a-la-resurrection-de-la-chair-et-a-la-vie-eternelle/

	Thème 16 - Je crois à la résurrection de la chair et à la vie éternelle

