
opusdei.org

Homélie de Benoit
XVI

Voici la traduction officielle de
l'homélie prononcée par SS
Benoît XVI au cours de la Messe
solennelle d'inauguration de
son pontificat:

26/04/2005

"Messieurs les Cardinaux, chers
frères dans l'épiscopat et dans le
sacerdoce, Mesdames et Messieurs
les membres des Autorités et du
Corps Diplomatique, chers frères
et sœurs



Par trois fois, au cours de ces jours si
intenses, le chant des litanies des
saints nous a accompagné, durant les
funérailles de notre Saint-Père Jean-
Paul II, à l'occasion de l'entrée des
Cardinaux en Conclave, et
aujourd'hui encore, nous les avons
chantées, accompagnées de
l'invocation Tu Illum Adiuva,
soutiens le nouveau Successeur de
Pierre. Chaque fois, de manière toute
particulière, j'ai ressenti, pendant
cette prière chantée, une grande
consolation. Combien nous sommes-
nous sentis abandonnés après le
départ de Jean-Paul II! Pendant plus
de 26 ans, ce Pape a été notre pasteur
et notre guide sur le chemin à travers
ce temps. Il a franchi le seuil vers
l'autre vie en entrant dans le Mystère
de Dieu. Mais il n'accomplissait pas
ce passage tout seul. Celui qui croit
n'est jamais seul, il ne l'est pas dans
la vie, et pas même dans la mort. A ce
moment-là, nous avons pu invoquer
les saints de tous les siècles, ses amis,



ses frères dans la Foi, sachant qu'ils
ont été le cortège vivant qui l'a
accompagné dans l'au-delà, jusqu'à la
gloire de Dieu. Nous savons que son
arrivée était attendue. Nous savons
désormais qu'il est parmi les siens et
qu'il est vraiment chez lui.

De nouveau, nous avons été consolés
alors que nous accomplissions
l'entrée solennelle en Conclave pour
élire celui que le Seigneur avait
choisi. Comment pouvions-nous
reconnaître son nom? Comment 115
évêques, provenant de toutes les
cultures et de nombreux pays,
pouvaient-ils trouver celui auquel le
Seigneur désirait conférer la mission
de lier et de délier? Encore une fois,
nous le savions. Nous savions que
nous n'étions pas seuls, nous nous
savions entourés, conduits et guidés
par les amis de Dieu. Et maintenant,
en ce moment, moi-même, fragile
Serviteur de Dieu, je dois assumer
cette charge inouïe, qui dépasse



réellement toute capacité humaine.
Comment puis-je faire cela?
Comment serai-je en mesure de le
faire? Vous tous, chers amis, vous
venez d'invoquer la troupe
innombrable des saints, représentés
par certains des grands noms de
l'histoire de Dieu avec les hommes.
De cette manière, se ravive aussi en
moi cette conscience: je ne suis pas
seul. Je ne dois pas porter seul ce
que, en réalité, je ne pourrais jamais
porter seul. La troupe des saints de
Dieu me protège, me soutient et me
porte. Et votre prière, chers amis,
votre indulgence, votre amour, votre
foi et votre espérance
m'accompagnent. En effet, à la
communauté des saints
n'appartiennent pas seulement les
grandes figures qui nous ont
précédés et dont nous connaissons
les noms. Nous sommes tous la
communauté des saints, nous, les
baptisés au nom du Père, du Fils et
du Saint-Esprit, nous qui vivons du



don de la chair et du sang du Christ,
par lesquels il a voulu nous
transformer et nous rendre
semblables à lui.

Oui, l'Eglise est vivante. Telle est la
merveilleuse expérience de ces jours-
ci. Au cours des journées tristes de la
maladie et de la mort du Pape,
précisément, s'est manifesté de
manière merveilleuse à nos yeux le
fait que l'Eglise est vivante. Et l'Eglise
est jeune. Elle porte en elle l'avenir
du monde et c'est pourquoi elle
montre aussi à chacun de nous le
chemin vers l'avenir. L'Eglise est
vivante et nous le voyons en faisant
l'expérience de la joie que le
Ressuscité a promise aux siens.
L'Eglise est vivante, vivante parce
que le Christ est vivant, parce qu'il
est vraiment ressuscité. Dans la
souffrance, présente sur le visage du
Saint-Père, au cours des jours de
Pâques, nous avons contemplé le
Mystère de la passion du Christ et



nous avons en même temps touché
ses plaies. Mais en ces jours, nous
avons aussi pu, de manière profonde,
toucher le Ressuscité. Il nous a été
donné de faire l'expérience de la joie
qu'il a promise, après un court temps
de ténèbres, comme un fruit de sa
résurrection.

L'Eglise est vivante. Ainsi, je vous
salue avec une grande joie et une
profonde gratitude, vous tous qui
êtes ici rassemblés, chers frères
Cardinaux et évêques, chers frères
prêtres, chers diacres, chers agents
pastoraux et catéchistes. Je vous
salue, vous les religieux et les
religieuses, témoins de la présence
transfiguratrice de Dieu. Je vous
salue, vous, les fidèles laïcs, engagés
dans le vaste espace de la
construction du Règne de Dieu qui se
répand dans le monde, dans tous les
lieux de vie. Mes paroles se font aussi
affectueuses dans le salut que
j'adresse à tous ceux qui, renés par le



Sacrement du Baptême, ne sont pas
encore dans la pleine communion
avec nous, et à vous, chers frères du
peuple juif, auxquels nous sommes
liés par un grand patrimoine
spirituel commun qui plonge ses
racines dans les promesses
irrévocables de Dieu. Enfin, ma
pensée, presque comme une onde
qui se propage, va à tous les hommes
de notre temps, croyants et non
croyants.

Chers amis! En ce moment, je n'ai pas
besoin de présenter un programme
de gouvernement. J'ai déjà eu
l'occasion d'évoquer, dans mon
message du mercredi 20 avril,
certains aspects de ce que je
considère comme de ma charge. Je
ne manquerai pas de le faire en
d'autres circonstances. Mon véritable
programme de gouvernement est de
ne pas faire ma volonté, de ne pas
poursuivre mes idées, mais, avec
toute l'Eglise, de me mettre à l'écoute



de la parole et de la volonté du
Seigneur, et de me laisser guider par
lui, de manière que ce soit lui-même
qui guide l'Eglise en cette heure de
notre histoire. Au lieu d'exposer un
programme, je voudrais simplement
commenter les deux signes qui, sur le
plan liturgique, représentent le début
du ministère pétrinien. En fait, tous
les deux sont le reflet exact de ce qui
a été proclamé dans les lectures de ce
jour.

Le premier signe est le Pallium, tissu
en pure laine, qui est placé sur mes
épaules. Ce signe très ancien, que les
Evêques de Rome portent depuis la
fin du IV siècle, peut être considéré
comme une image du joug du Christ,
que l'Evêque de cette ville, le
Serviteur des Serviteurs de Dieu,
prend sur ses épaules. Le joug de
Dieu est la volonté de Dieu, que nous
accueillons. Et cette volonté n'est pas
pour moi un poids extérieur, qui
nous opprime et qui nous enlève



notre liberté. Connaître ce que Dieu
veut, connaître quel est le chemin de
la vie. Telle était la joie d'Israël, tel
était son grand privilège, telle est
aussi notre joie, la volonté de Dieu
qui ne nous aliène pas, qui nous
purifie -parfois même de manière
douloureuse - et nous conduit ainsi à
nous-mêmes. De cette manière, nous
ne le servons pas seulement lui-
même, mais nous servons aussi le
salut de tout le monde, de toute
l'histoire. En réalité, le symbolisme
du Pallium est encore plus concret.
La laine d'agneau entend représenter
la brebis perdue ou celle qui est
malade et celle qui est faible, que le
pasteur met sur ses épaules et qu'il
conduit aux sources de la vie. La
parabole de la brebis perdue que le
berger cherche dans le désert était
pour les Pères de l'Eglise une image
du Mystère du Christ et de l'Eglise.
L'humanité, nous tous, est la brebis
perdue qui, dans le désert, ne trouve
plus son chemin. Le Fils de Dieu ne



peut pas admettre cela; il ne peut pas
abandonner l'humanité à une telle
condition misérable. Il se met
debout, il abandonne la gloire du
ciel, pour retrouver la brebis et pour
la suivre, jusque sur la croix. Il la
charge sur ses épaules, il porte notre
humanité, il nous porte nous-mêmes.
Il est le Bon Pasteur, qui donne sa vie
pour ses brebis. Le Pallium exprime
avant tout que nous sommes portés
par le Christ. Mais, en même temps,
le Christ nous invite à nous porter les
uns les autres. Ainsi, le Pallium
devient le symbole de la mission du
pasteur, dont parle la deuxième
lecture et l'Evangile. La sainte
inquiétude du Christ doit animer tout
pasteur: il n'est pas indifférent pour
lui que tant de personnes vivent dans
le désert. Et il y a de nombreuses
formes de désert. Il y a le désert de la
pauvreté, le désert de la faim et de la
soif. Il y a le désert de l'abandon, de
la solitude, de l'amour détruit. Il y a
le désert de l'obscurité de Dieu, du



vide des âmes sans aucune
conscience de leur dignité ni du
chemin de l'homme. Les déserts
extérieurs se multiplient dans notre
monde, parce que les déserts
intérieurs sont devenus très grands.
C'est pourquoi, les trésors de la terre
ne sont plus au service de
l'édification du jardin de Dieu, dans
lequel tous peuvent vivre, mais sont
asservis par les puissances de
l'exploitation et de la destruction.
L'Eglise dans son ensemble, et les
Pasteurs en son sein, doivent, comme
le Christ, se mettre en route, pour
conduire les hommes hors du désert,
vers le lieu de la vie, vers l'amitié
avec le Fils de Dieu, vers Celui qui
nous donne la vie, la vie en
plénitude. Le symbole de l'agneau a
encore un autre aspect. Dans l'orient
ancien, il était d'usage que les rois se
désignent eux-mêmes comme les
pasteurs de leur peuple. C'était une
image de leur pouvoir, une image
cynique: les peuples étaient pour eux



comme des brebis, dont le pasteur
pouvait disposer selon son bon
vouloir. Tandis que le pasteur de
tous les hommes, le Dieu vivant, est
devenu lui-même un agneau, il s'est
mis du côté des agneaux, de ceux qui
sont méprisés et tués. C'est
précisément ainsi qu'il se révèle
comme le vrai pasteur: 'Je suis le Bon
Pasteur... et je donne ma vie pour
mes brebis'. Ce n'est pas le pouvoir
qui rachète, mais l'amour! C'est là le
signe de Dieu, qui est lui-même
amour. Combien de fois désirerions-
nous que Dieu se montre plus fort!
Qu'il frappe durement, qu'il terrasse
le mal et qu'il crée un monde
meilleur! Toutes les idéologies du
pouvoir se justifient ainsi, justifient
la destruction de ce qui s'oppose au
progrès et à la libération de
l'humanité. Nous souffrons pour la
patience de Dieu. Et nous avons
néanmoins tous besoin de sa
patience. Le Dieu qui est devenu
agneau nous dit que le monde est



sauvé par le Crucifié et non par ceux
qui ont crucifié. Le monde est
racheté par la patience de Dieu et
détruit par l'impatience des hommes.

Une des caractéristiques
fondamentales du pasteur doit être
d'aimer les hommes qui lui ont été
confiés, comme les aime le Christ, au
service duquel il se trouve. 'Sois le
pasteur de mes brebis', dit le Christ à
Pierre, et à moi, en ce moment. Etre
le pasteur veut dire aimer, et aimer
veut dire aussi être prêt à souffrir.
Aimer signifie donner aux brebis le
vrai bien, la nourriture de la vérité
de Dieu, de la parole de Dieu, la
nourriture de sa présence, qu'il nous
donne dans le Saint-Sacrement.
Chers amis, en ce moment je peux
seulement dire Priez pour moi, pour
que j'apprenne toujours plus à aimer
le Seigneur. Priez pour moi, pour que
j'apprenne à aimer toujours plus son
troupeau, vous tous, la Sainte Eglise,
chacun de vous personnellement et



vous tous ensemble. Priez pour moi,
afin que je ne me dérobe pas, par
peur, devant les loups. Priez les uns
pour les autres, pour que le Seigneur
nous porte et que nous apprenions à
nous porter les uns les autres.

Le deuxième signe par lequel la
liturgie d'aujourd'hui nous présente
le commencement du ministère
pétrinien est la remise de l'Anneau
du Pêcheur. L'appel de Pierre à
devenir pasteur, que nous avons
entendu dans l'Evangile, fait suite au
récit d'une pêche abondante, après
une nuit au cours de laquelle ils
avaient jeté les filets sans succès, les
disciples voient sur le rivage le
Seigneur ressuscité. Il leur enjoint de
retourner pêcher une nouvelle fois et
voici que le filet devient si plein
qu'ils ne réussirent plus à le
ramener. 153 gros poissons: 'Et,
malgré cette quantité, le filet ne
s'était pas déchiré'. Cet événement,
qui a lieu au terme du parcours



terrestre de Jésus avec ses disciples,
correspond à un récit des
commencements: les disciples
n'avaient alors rien pêché durant
toute la nuit; Jésus avait alors invité
Simon à avancer une nouvelle fois au
large. Et Simon, qui ne s'appelait pas
encore Pierre, donna cette réponse
admirable: 'Maître, sur ton ordre, je
vais jeter les filets'! Et voici la
confirmation de la mission: 'Sois sans
crainte, désormais ce sont des
hommes que tu prendras'.
Aujourd'hui encore, l'Eglise et les
successeurs des Apôtres sont invités
à prendre le large sur l'océan de
l'histoire et à jeter les filets, pour
conquérir les hommes au Christ, à
Dieu, au Christ, à la vraie vie. Les
Pères ont aussi dédié un
commentaire très particulier à cette
tâche singulière. Ils disent ceci: pour
le poisson, créé pour l'eau, être sorti
de l'eau entraîne la mort. Il est
soustrait à son élément vital pour
servir de nourriture à l'homme. Mais



dans la mission du pêcheur
d'hommes, c'est le contraire qui
survient. Nous, les hommes, nous
vivons aliénés, dans les eaux salées
de la souffrance et de la mort, dans
un océan d'obscurité, sans lumière.
Le filet de l'Evangile nous tire hors
des eaux de la mort et nous introduit
dans la splendeur de la lumière de
Dieu, dans la vraie vie. Il en va ainsi
dans la mission de pêcheur
d'hommes, à la suite du Christ, il faut
tirer les hommes hors de l'océan salé
de toutes les aliénations vers la terre
de la vie, vers la lumière de Dieu. Il
en va ainsi: nous existons pour
montrer Dieu aux hommes.
Seulement là où on voit Dieu
commence véritablement la vie.
Seulement lorsque nous rencontrons
dans le Christ le Dieu vivant, nous
connaissons ce qu'est la vie. Nous ne
sommes pas le produit accidentel et
dépourvu de sens de l'évolution.
Chacun de nous est le fruit d'une
pensée de Dieu. Chacun de nous est



voulu, chacun est aimé, chacun est
nécessaire. Il n'y a rien de plus beau
que d'être rejoints, surpris par
l'Evangile, par le Christ. Il n'y a rien
de plus beau que de le connaître et
de communiquer aux autres l'amitié
avec lui. La tâche du pasteur, du
pêcheur d'hommes, peut souvent
apparaître pénible. Mais elle est belle
et grande, parce qu'en définitive elle
est un service rendu à la joie, à la joie
de Dieu qui veut faire son entrée
dans le monde.

Je voudrais encore souligner une
chose. De l'image du pasteur et de
celle du pêcheur émerge de manière
très explicite l'appel à l'unité. 'J'ai
encore d'autres brebis qui ne sont
pas de cette bergerie. Celles-là aussi,
il faut que je les conduise. Elles
écouteront ma voix et il y aura un
seul troupeau et un seul pasteur', dit
Jésus à la fin du discours du bon
pasteur. Le récit des 153 gros
poissons se conclut avec la



constatation joyeuse: 'Et, malgré cette
quantité, le filet ne s'était pas
déchiré'. Hélas, Seigneur bien-aimé,
aujourd'hui le filet s'est déchiré,
aurions-nous envie de dire avec
tristesse! Mais non - nous ne devons
pas être tristes! Réjouissons-nous de
ta promesse, qui ne déçoit pas, et
faisons tout ce qui est possible pour
parcourir la route vers l'unité que tu
as promise. Faisons mémoire d'elle
comme des mendiants dans notre
prière au Seigneur. Oui Seigneur,
souviens-toi de ce que tu as promis.
Fais que nous ne soyons qu'un seul
Pasteur et qu'un seul troupeau! Ne
permets pas que ton filet se déchire
et aide-nous à être des serviteurs de
l'unité!

En ce moment, je me souviens du 22
octobre 1978, quand le Pape Jean-
Paul II commença son ministère ici,
sur la Place-St.Pierre. Les paroles
qu'il prononça alors résonnent
encore et continuellement à mes



oreilles: 'N'ayez pas peur, au
contraire, ouvrez tout grand les
portes au Christ'. Le Pape parlait aux
forts, aux puissants du monde, qui
avaient peur que le Christ les
dépossède d'une part de leur
pouvoir, s'ils l'avaient laissé entrer et
s'ils avaient concédé la liberté à la
Foi. Oui, il les aurait certainement
dépossédés de quelque chose: de la
domination de la corruption, du
détournement du droit, de
l'arbitraire. Mais il ne les aurait
nullement dépossédés de ce qui
appartient à la liberté de l'homme, à
sa dignité, à l'édification d'une
société juste. Le Pape parlait en outre
à tous les hommes, surtout aux
jeunes. En quelque sorte, n'avons-
nous pas tous peur si nous laissons
entrer le Christ totalement en nous,
si nous nous ouvrons totalement à
lui, peur qu'il puisse nous déposséder
d'une part de notre vie? N'avons-
nous pas peur de renoncer à quelque
chose de grand, d'unique, qui rend la



vie si belle? Ne risquons-nous pas de
nous trouver ensuite dans l'angoisse
et privés de liberté? Et encore une
fois le Pape voulait dire: Non! Celui
qui fait entrer le Christ ne perd rien,
rien, absolument rien de ce qui rend
la vie libre, belle et grande. Non!
Dans cette amitié seulement
s'ouvrent tout grand les portes de la
vie. Dans cette amitié seulement se
dévoilent réellement les grandes
potentialités de la condition
humaine. Dans cette amitié
seulement nous faisons l'expérience
de ce qui est beau et de ce qui libère.
Ainsi, aujourd'hui, je voudrais, avec
une grande force et une grande
conviction, à partir d'une longue
expérience de vie personnelle, vous
dire, à vous les jeunes: N'ayez pas
peur du Christ! Il n'enlève rien et il
donne tout. Celui qui se donne à lui
reçoit le centuple. Oui, ouvrez,
ouvrez tout grand les portes au
Christ et vous trouverez la vraie vie.
Amen".



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/homelie-de-
benoit-xvi/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/homelie-de-benoit-xvi/
https://opusdei.org/fr-ch/article/homelie-de-benoit-xvi/
https://opusdei.org/fr-ch/article/homelie-de-benoit-xvi/

	Homélie de Benoit XVI

