
opusdei.org

« Garder la foi avec
fidélité ne fait pas de
vous un
ultraconservateur »

« Toute mission de
gouvernement, de direction,
doit être une mission de service
». Un an après être devenu le
prélat de l’Opus Dei, l’espagnol
Fernando Ocariz analyse le
temps qu’il a passé à la tête de
cette réalité ecclésiale, dans
laquelle ses efforts se sont
surtout concentrés sur les
priorités signalées par le
congrès célébré après la mort
du prélat précédent, Xavier
Echevarria : l’évangélisation



dans les domaines de la famille
et de la jeunesse.

26/03/2018

Extrait de l’interview faite au prélat
de l’Opus Dei par le journaliste Dario
Menor, publiée dans la revue « Vida
Nueva »

Né à Paris il y a 73 ans, au sein d’une
famille espagnole exilée en France en
raison de la guerre civile, ce diplômé
en Sciences Physiques et docteur en
Théologie s’évertue à accomplir ce
que le pape François lui a demandé
lors de l’audience qu’il lui a accordée
l’année dernière. « Apporter la joie
de l’Évangile à ce grand domaine que
sont les classes moyennes, dont la
plupart des gens dans beaucoup de
pays et aussi dans l’Opus Dei font
partie ».



Mgr Ocariz dit que « l’élan
évangélisateur » du pape argentin se
fait déjà sentir dans les paroisses, où
le nombre de confessions a
augmenté, et ajoute qu’il ressent de
la « peine » en voyant la polémique
qui s’est déclenchée dans certains
cercles ecclésiastiques au sujet de
l’exhortation apostolique « Amoris
lætitia ». « Il ne devrait sortir de la
bouche d’un fils de l’Église aucune
critique destructive, à l’égard de qui
que ce soit, et moins encore du pape
», signale-t-il.

Il se réfère au prélat précédent
lorsqu’il est questionné sur
l’étiquette de groupe fermé, sectaire
et à l’idéologie ultraconservatrice
que l’on accole parfois à l’Opus Dei. «
Pendant les années 60, nous étions
confrontés au problème opposé : un
bon nombre affirmaient que l’Opus
Dei constituait une innovation
dangereuse. Garder avec fidélité la
foi reçue dans l’Église ne fait de



personne un ultraconservateur.
Progresser dans la mission de
répandre la lumière du Christ,
attentifs aux caractéristiques de
chaque époque, ne mérite pour
personne l’étiquette de progressiste
». Le prélat reconnaît en outre que «
les membres de l’Œuvre ne sont pas
parfaits » et invite à connaître de
première main cette réalité
ecclésiale, « sans se laisser aller aux
clichés ».

En janvier 2017, vous avez été élu
prélat de l’Opus Dei, une
responsabilité confirmée par le
pape François. Quelles sont à votre
avis les décisions les plus
importantes que vous avez prises
pendant l’année écoulée à la tête
de cette institution ? Et les plus
grandes difficultés que vous avez
dû affronter ?

Une bonne partie du travail a
consisté à aborder les priorités que le



Congrès général de l’Opus Dei a
fixées pour les prochaines années :
principalement l’évangélisation dans
les domaines de la famille et de la
jeunesse. Dans ces secteurs, un bon
nombre de défis se présentent à
nous, défis que nous partageons tous
dans l’Église. Notre société a besoin
de fiancés et de personnes mariées
capables de manifester la beauté
d’un amour authentique, témoins
d’une vie heureuse et épanouie dans
l’engagement conjugal. Il nous faut
aussi nous soucier des jeunes,
devancer leurs attentes et leurs
inquiétudes. En même temps, nous
ne devons pas non plus oublier les
plus nécessiteux : malades, migrants,
chômeurs, pauvres, etc. Ils ont tous
une place de choix dans le cœur de
Jésus et ils devraient en avoir une
dans le nôtre. Comment relever tous
ces défis ? À partir de notre
rencontre personnelle avec Jésus-
Christ, dans la prière et dans les
sacrements. Car c’est cette rencontre



qui nous met en route. Vous me
questionniez sur les plus grandes
difficultés… Dieu merci, depuis que
j’ai été nommé prélat, je n’ai pas
rencontré des difficultés
particulières. J’ai une grande
confiance en la force de la prière de
tant de gens.

Quel est votre style pour diriger ?
Avez-vous un modèle que vous
vous efforcez de suivre ?

J’aimerais bien suivre les pas de saint
Josémaria, qui se livrait à fond pour
tous. Dieu merci, le gouvernement de
l’Opus Dei est collégial, ce qui signifie
que d’autres personnes m’aident
dans ma tâche. Toute mission de
gouvernement, de direction, doit être
une mission de service. Dans mon
cas, de service de l’Église, du pape et
de tous les prêtres et laïcs qui me
sont confiés dans la prélature de
l’Opus Dei.



Quelles sont vos relations avec le
pape ? Vous entretenez-vous
habituellement ?

Ce sont des relations fondées sur
l’affection. Je remercie le saint-père
pour les marques d’affection qu’il a
eues avec la prélature de l’Opus Dei
et envers moi aussi, à l’occasion de la
mort du précédent prélat, Mgr Xavier
Echevarria, et de ma nomination
pour lui succéder. Il en a été de
même pendant les mois qui ont suivi.
Une attitude paternelle que j’ai pu
constater en m’entretenant
personnellement avec lui ou lorsque
nous avons correspondu.

Lors de l’audience qu’il vous a
accordée, le pape a demandé que
l’Opus Dei donne la priorité aux
périphéries et se rende présent
auprès des classes moyennes, du
monde professionnel et des
intellectuels éloignés de Dieu.
Qu’est-ce qui a été fait jusqu’à



présent pour donner suite à sa
recommandation ?

Lors de cette audience, le pape nous
a encouragés à porter l’amour de
Dieu aux périphéries existentielles
des classes moyennes, à rendre Dieu
présent dans l’immense panorama
du travail professionnel. Il s’agit de
faire en sorte que chacun cherche,
par son comportement, à rendre
Jésus-Christ présent auprès des
autres. Puisse chaque personne de
l’Œuvre être un témoin cohérent de
l’Évangile dans sa famille, son travail
ainsi que dans les autres secteurs de
la société !

Pouvez-vous nous citer quelques
exemples de la présence de l’Opus
Dei dans les périphéries ?

Il me vient à l’esprit certaines
initiatives lancées par des fidèles de
la prélature que j’ai pu visiter l’été
dernier. Par exemple, je me suis
rendu, dans le quartier Raval de



Barcelone, au siège des associations
Braval et Terra. Plus de 300
volontaires s’occupent des
programmes d’éducation, de sport ou
de formation destinés aux migrants
de la ville. À Madrid, j’ai visité le
Centre de soins palliatifs Laguna, où
des personnes se trouvant dans la
dernière partie de leur vie sont
accompagnées pendant cette période
si délicate. À Cologne (Allemagne), je
me suis réuni avec les volontaires et
les prêtres de la paroisse Saint
Pantaléon, confiée à la prélature. Ils
y ont pris en charge une trentaine de
familles syriennes, dans un bâtiment
construit en collaboration avec le
diocèse et la mairie. Les familles ont
le droit d’y résider pendant six mois.
Elles sont puissamment aidées à
s’intégrer dans le pays et à parvenir à
leur autonomie. Dieu merci, des
institutions d’assistance sont nées en
beaucoup d’autres endroits du
monde. Par exemple, à Kinshasa,
capitale du troisième pays le plus



pauvre au monde, la République
Démocratique du Congo, l’Hôpital
Monkolé fournit des soins médicaux
à un bon nombre de personnes. Tout
cela étant dit, la vraie révolution
serait que nous tous, malgré nos
limites et nos défauts, nous nous
décidions à agir comme le bon
samaritain, chez nous et dans chaque
milieu professionnel, en écoutant les
autres et en leur offrant une aide
spirituelle et matérielle. J’ai fait la
connaissance de quelques chefs
d’entreprise courageux. Je pense à
quelqu’un qui, aux Philippines, grâce
aux gains rapportés par ses trois
hôtels, a décidé de lancer un
orphelinat pour cinquante enfants
abandonnés. Il vient de l’agrandir si
bien qu’il peut désormais en
accueillir une centaine. Il y a aussi
des chercheurs dans le secteur de
l’économie qui rêvent de bâtir un
monde plus juste, étranger à une
économie de l’exclusion ; ou des
médecins prestigieux qui se mettent



en quatre pour leurs patients. Dans
l’Opus Dei, nous devons tous
continuer de progresser sur cet
aspect et apprendre de tant de gens
dans l’Église.

Est-ce que les propos du pape
comportaient une critique
implicite pour s’être trop occupés
dans le passé des élites ?

Je n’en ai pas l’impression. Il me
semble que ses propos constituent
plutôt une invitation à porter la joie
de l’Évangile à ce grand domaine que
sont les classes moyennes,
auxquelles appartiennent la plupart
des gens, aussi bien dans un bon
nombre de pays que dans l’Opus Dei.

Que diriez-vous à ceux qui
considéreraient l’Opus Dei comme
un groupe fermé, sectaire, à
l’idéologie ultraconservatrice ?

En premier lieu, je dirais que les
personnes de l’Opus Dei ne sont pas



parfaites, bien évidemment. Elles ont
des défauts, commettent des
erreurs… En même temps, je les
inviterais à se décider à connaître de
première main la réalité, sans se
laisser aller aux clichés : se laisser
interpeler par la vérité est un
excellent exercice ! Remarquez que,
pendant les années 60, nous étions
confrontés au problème opposé : un
bon nombre affirmaient que l’Opus
Dei constituait une innovation
dangereuse. Garder avec fidélité la
foi reçue dans l’Église ne fait de
personne un ultraconservateur.
Progresser dans la mission de
répandre la lumière du Christ,
attentifs aux caractéristiques de
chaque époque, ne mérite pour
personne l’étiquette de progressiste.

Comment les jeunes peuvent-ils
vivre à l’heure actuelle l’idée de
l’Opus Dei de sanctification du
travail alors que celui-ci est



précaire, mal rémunéré et, assez
souvent, intermittent ?

Le chômage prolongé ou le travail
précaire sont la cause des situations
pénibles et peuvent provoquer de
gros dommages personnels chez les
jeunes. À l’échelle sociale, ils
supposent aussi un clair préjudice
compte tenu du gaspillage de
potentiel humain, du retard pour se
marier et de l’insécurité qui en
résulte pour les familles. Qui est
confronté à ce genre de situation
peut considérer que son travail
consiste à en chercher un, et qu’il
peut sanctifier ses recherches, tout
comme il peut sanctifier son effort
pour mieux se former en vue
d’obtenir un meilleur emploi.

Bien évidemment, ceci ne constitue
pas une solution aux problèmes
concrets, mais ce n’est pas non plus
une consolation facile et illusoire.
Pour le chrétien, les tribulations sont



des occasions de vivre l’espérance
qui, tout en visant d’abord le but
final qu’est le Ciel, concerne aussi la
vie présente : Dieu nous assiste pour
que nous puissions répondre à ses
appels à servir les autres, à
rechercher le bien commun,
spécialement par notre travail.
L’espérance chrétienne incite à faire
tout ce que l’on peut pour résoudre
les problèmes. Devant la situation
que vous décrivez, je pense que les
moins jeunes peuvent et aider par
leur prière, et doivent aider ceux qui
débutent dans leur vie
professionnelle, en leur transmettant
leur expérience et leurs
connaissances, et en leur montrant
les voies pour acquérir les vertus
caractéristiques du travail. Ils
doivent aussi demander et proposer
des solutions à la hauteur des
dimensions du problème du
chômage des jeunes et de la précarité
professionnelle qui sévit chez tant
d’entre eux.



À votre avis, quel est jusqu’à
présent le plus grand succès du
pape François dans son pontificat ?

On voit déjà certains effets de son
élan évangélisateur. Le pape
François a conduit l’Église à se
manifester de plus en plus comme
l’incarnation de la miséricorde
divine. C’est un pasteur qui guide son
troupeau par sa parole et par son
exemple, avec une cohérence entre
ce qu’il dit et ce qu’il fait. Ensuite, il
encourage souvent à avoir recours
au sacrement de la réconciliation.
Les effets en sont déjà perceptibles
dans les paroisses. Le pape invite
aussi à un effort pastoral plus joyeux
et enthousiaste. Il soutient les
familles dans leurs combats, en les
assurant de l’assistance du Seigneur,
malgré tant de difficultés et de
défaillances.

Quels souvenirs gardez-vous de
vos relations avec le pape



émérite ? Vous entretenez-vous
avec lui ou allez-vous lui rendre
visite ? D’après vous, comment se
souviendra-t-on de lui dans
l’Église ?

Mes relations avec Benoît XVI
remontent à l’année 1986, lorsque
j’ai commencé mon travail comme
consulteur de la Congrégation pour
la Doctrine de la Foi, dont il était le
préfet à l’époque. Ce travail m’a
fourni un bon nombre d’occasions de
le fréquenter personnellement. Je me
rappelle qu’il écoutait avec un
sincère intérêt, sans hâte, malgré ses
nombreuses occupations. L’opinion
des autres l’intéressait beaucoup et il
avait une attitude d’ouverture au
dialogue dans la recherche de la
vérité. Depuis sa renonciation, j’ai eu
l’occasion de lui rendre visite
plusieurs fois. Comme pape, on se
souviendra de lui pour son
magistère, qui se trouve dans ses
trois encycliques et dans ses



exhortations apostoliques, mais aussi
dans sa très vaste prédication. Ses
homélies et ses allocutions sont
lumineuses et beaucoup d’entre elles
forment de splendides corps
doctrinaux : sur l’Église, les apôtres,
les Pères de l’Église, la prière… De
plus, comme théologien, le pape
émérite occupe sans aucun doute
une place très en vue dans la
théologie contemporaine, avec des
apports importants dans différents
domaines, depuis des questions
centrales de théologie fondamentale
jusqu’à des aspects de morale sociale
ou politique.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/garder-la-foi-
avec-fidelite-ne-fait-pas-de-vous-un-

ultraconservateur/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/garder-la-foi-avec-fidelite-ne-fait-pas-de-vous-un-ultraconservateur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/garder-la-foi-avec-fidelite-ne-fait-pas-de-vous-un-ultraconservateur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/garder-la-foi-avec-fidelite-ne-fait-pas-de-vous-un-ultraconservateur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/garder-la-foi-avec-fidelite-ne-fait-pas-de-vous-un-ultraconservateur/

	« Garder la foi avec fidélité ne fait pas de vous un ultraconservateur »

