
opusdei.org

Foi et vie chez saint
Josémaria

À l’occasion de l’Année de la
Foi, voici l’article de Giulio
Maspero, qui sera publié dans
le n° 55 de ‘Romana’. Bulletin
de la Prélature de la Sainte-
Croix et Opus Dei.

06/12/2012

À l’occasion de l’Année de la Foi,
voici l’article de Giulio Maspero, qui
sera publié dans le n° 55 de Romana,
Bulletin de la Prélature de la Sainte-
Croix et Opus Dei.

https://www.romana.fr/
https://www.romana.fr/


1. Introduction: pourquoi l’année
de la foi ?

Au début de la Lettre Apostolique
Porta Fidei sous forme de motu
proprio, on peut lire : « «La porte de
la foi» (cf. Ac 14, 27) qui introduit à la
vie de communion avec Dieu et
permet l’entrée dans son Église, est
toujours ouverte pour nous » (1).

Foi et vie sont ainsi intimement liées
dans l’incipit du document avec
lequel le saint-père a proclamé
l’année de la foi. La vie dont il parle
est celle de la communion avec Dieu.
Le souci essentiel du document,
cohérent avec tout ce que Benoît XVI
a enseigné au fil de son pontificat, est
d’empêcher que le christianisme ne
soit pris pour une simple doctrine
philosophique ou morale alors que
dans sa nature, il est plutôt une
rencontre vitale avec le Christ
Ressuscité, présent dans son Église et
Seigneur de l’histoire, une rencontre



qui « donne à la vie un nouvel
horizon » (2).

Ce nouvel horizon de la vie de
communion avec Dieu ouvert par la
foi est à la source de la prédication et
de l’apostolat de Paul et de Barnabé
qui, dès qu’ils sont revenus
d’Antioche, d’où ils étaient partis
pour leur mission, « à leur arrivée,
(ils) réunirent l'Église et se mirent à
rapporter tout ce que Dieu avait fait
avec eux, et comment il avait ouvert
aux païens la porte de la foi » (Ac 14,
27).

C’est donc Dieu lui-même qui ouvre
la porte de la foi en agissant dans la
vie de ses apôtres et de ses saints.

L’image de la porte est courante dans
le langage de l’Évangile : elle est
fréquemment fermée, comme pour
les vierges insensées (cf. Mt 25,10) ou
pour cet homme et ses enfants, déjà
couchés (cf. Lc 11,7). La porte est
toutefois étroite, le maître de maison



peut la fermer (cf. Lc13, 24-25 et Mt
7,13-14). Mais Dieu ouvre cette porte-
là et la vie et l’expérience de Paul le
montrent bien. Aussi écrit-il aux
Corinthiens : « car une porte grande
et d'un accès efficace m'est ouverte
(1Cor 16,9) et demande-t-il aux
Colossiens de prier « afin que Dieu
nous ouvre une porte pour la parole,
en sorte que je puisse annoncer le
mystère de Christ» (Col 4,3).

L’Évangile de Jean ajoute un élément
essentiel : ce n’est pas Dieu
seulement qui ouvre la porte mais
aussi le Bon pasteur qui passe par
cette porte et qui s’identifie à la porte
elle-même (cf. Jn 10,2-10). Sous cet
angle-là, le Christ est la Porte parce
qu’il nous conduit à la vie en
plénitude et éternelle que le Père
nous accorde. La référence
scripturaire à la porte de la foi
renvoie donc à une perspective
éminemment théologale : la foi
engage la vie et l’enveloppe



précisément parce qu’elle donne la
vie, une vie qui n’aura pas de fin.
Aussi, « traverser cette porte
implique de s’engager sur ce chemin
qui dure toute la vie (3).

Que la foi soit tout naturellement un
guide pour l’existence c’est plutôt la
conscience de la beauté du don et de
la joie de l’avoir trouvé que
l’exigence d’une cohérence.

L’intention du saint-père est que
l’année de la foi restaure
précisément le lien ferme qu’il y a
entre la foi et la vie : la foi n’est plus
de mise aujourd’hui parce qu’on
n’estime plus qu’elle soit essentielle
pour la vie, elle n’est plus perçue
comme un facteur significatif pour
l’existence.

La connexion entre foi et vie est une
vérité qui occupe une place centrale
dans le Magistère de Benoît XVI : «
Depuis le commencement de mon
ministère comme Successeur de



Pierre, j’ai rappelé l’exigence de
redécouvrir le chemin de la foi pour
mettre en lumière de façon toujours
plus évidente la joie et
l’enthousiasme renouvelé de la
rencontre avec le Christ » (4).

Dans le contexte d’une culture très
répandue, aujourd’hui la religion et
tout particulièrement le
christianisme, peut être perçue
comme un facteur ennemi du
bonheur. On voudrait ainsi nous
faire croire que tout ce qui nous
attire est précisément interdit parce
que ça nous attire. La foi est
présentée comme quelque chose de
nécessairement opposé aux désirs de
l’homme et à une vie en plénitude.
La référence à Nietzsche dans la
première citation de Deus Caritas est
est très explicite dans ce sens (5).

Mais, pourquoi la foi est-elle perçue
aujourd’hui comme un ennemi de la
vie ? Benoît XVI dans sa réponse,



précisé que cela tient au peu de relief
que l’on donne à la dimension
théologale de l’annonce chrétienne.
Il faut souligner alors la primauté du
don et montrer que l’élément
essentiel de l’effort du chrétien est la
disposition à recevoir. C’est dans ce
sens-là que le pape dit fermement
dans la Porta Fidei : «En effet, la foi
grandit quand elle est vécue comme
expérience d’un amour reçu et
quand elle est communiquée comme
expérience de grâce et de joie » (6).

Ce qui fait que la foi soit tout
naturellement un guide pour
l’existence c’est plutôt la conscience
de la beauté du don et de la joie que
l’exigence d’une cohérence : « La «
foi opérant par la charité » (Ga 5, 6)
devient un nouveau critère
d’intelligence et d’action qui change
toute la vie de l’homme (cf. Rm 12, 2; 
Col 3, 9-10; Ep 4, 20-29; 2 Co 5, 17)
» (7).



Les vertus théologales sont la vie de
Dieu qui, par la grâce, fait irruption
dans la vie de tout homme prêt à les
accueillir. C’est ainsi que saint
Thomas affirme : « la foi est un
habitus de l’esprit par lequel la vie
éternelle commence en nous et qui
fait adhérer l’intelligence à ce qu'on
ne voit pas» (8)

Le mouvement vient donc de la Vie
de Dieu qui se donne à la vie de
l’homme qui parvient ainsi à être
opus Dei. Benoît XVI décrit cette
dynamique de façon lumineuse et
nous permet de nous approcher de
l’enseignement et de l’expérience de
saint Josémaria à la lumière de Porta
Fidei : «L’enseignement de Jésus, en
effet, résonne encore de nos jours
avec la même force : « Travaillez non
pour la nourriture qui se perd, mais
pour la nourriture qui demeure en
vie éternelle » (Jn 6, 27).
L’interrogation posée par tous ceux
qui l’écoutaient est celle que nous



nous posons nous aussi aujourd’hui :
« Que devons-nous faire pour
travailler aux œuvres de Dieu ? » (Jn
6, 28). Nous connaissons la réponse
de Jésus : « L’œuvre de Dieu, c’est que
vous croyiez en celui qu'il a envoyé
» (Jn 6, 29). Croire en Jésus Christ est
donc le chemin pour pouvoir
atteindre de façon définitive le salut
»( 9).

2. Vie de foi chez saint Josémaria

Comme Paul, saint Josémaria perçut
aussi que Dieu lui avait ouvert la
porte de la foi lorsqu’il lui fit
découvrir qu’il voulait que soient
ouverts « les chemins divins de la
terre » (10), en faisait percer « ce
qu’il y a de saint, de divin, enfoui
dans les situations les plus banales
» (11) ainsi que « la vibration
d’éternité » que tout instant recèle
(12). Aussi appelait-il Madrid « son
Damas » (13), le lieu où sa vocation et
la mission de fonder l’Opus Dei lui



apparurent clairement. La sainteté à
laquelle Dieu l’appelait était insérée
dans la vie quotidienne et dans
l’amour du monde. L’œuvre que Dieu
accomplit en lui se réalise dans
l’existence concrète qui devient ainsi
le lieu où saint Josémaria fit
l’expérience d’être lui-même « œuvre
de Dieu ».

La primauté de la dimension
théologale est absolue car le fait
même de croire dont parle Jn 6, 29, et
qui a été cité ci-dessus, est l’œuvre de
Dieu : la condition nécessaire pour
faire l’œuvre de Dieu est de faire en
sorte que, de plus en plus, la vie
personnelle soit œuvre de Dieu au
moyen de la foi (14). Ce fait est en lui-
même un don de Dieu qui, par le
baptême, communique à tout
chrétien sa vie et sa sainteté.

Il n’y a rien d’étonnant alors à
constater dans les écrits publiés par
saint Josémaria, combien le mot « foi



» manifeste immédiatement une
relation évidente avec la
terminologie relative à la vie. On
parle de « vivre de foi » et d’avoir
une « foi vivante ». Cela peut
s’expliquer en ayant recours à la fin
de l’homélie « Aimer le monde
passionnément », prononcée à
l’Université de Navarre, le 8 octobre
1967. C’était aussi dans le courant de
l’Année de la Foi, promulguée par
Paul VI à laquelle le fondateur de
l’Opus Dei fait une référence
explicite : « Maintenant je vous
demande, avec le psalmiste, de vous
unir à ma prière et à ma louange :
“magnificate Dominum mecum, et
extollamus nomen eius simul”;
magnifiez le Seigneur avec moi et
exaltons son nom tous ensemble. Ce
qui revient à dire, mes enfants :
vivons de foi. […] de cette vertu de
Foi dont nous les chrétiens avons
tant besoin, tout spécialement en
cette année de la foi que notre bien-
aimé saint-père, le pape Paul VI a



promulguée cette année : car, sans la
foi, c’est le fondement même de la 
sanctification de la vie ordinaire qui
fait défaut. Une Foi vivante en ce
moment-ci où nous nous approchons
du « ‘mysterium fidei’, de la Sainte
Eucharistie. En effet, nous allons
participer à cette Pâque du Seigneur
qui résume et réalise les
miséricordes de Dieu envers les
hommes. […] Et enfin, mes filles et
mes fils très chers, une foi, qui
montre bien au monde que tout ceci
n’est ni cérémonies ni palabres, mais
une réalité divine, quand nous
donnons aux hommes le témoignage
d’une vie ordinaire sanctifiée, au
Nom du Père et du Fils et du Saint-
Esprit et de Sainte Marie »(16).

Sanctifier la vie quotidienne est
faisable grâce à la foi précisément et
cela revient à vivre de foi et à avoir
une foi vive (17), avec une référence
explicite à la doctrine paulinienne de
Gal3,11: «Le juste vivra de la foi».



Tout est fondé sur la dimension
théologale, comme saint Josémaria
l’évoque de façon suggestive : « Les
actes de Foi, d’Espérance et d’Amour
sont des soupapes grâce auxquelles
s’épanche le feu des âmes qui vivent
d’une vie en Dieu » (18). Ceci dit,
pour vivre il est nécessaire d’avoir
foi en quelque chose puisqu’on ne
peut pas ne donner un sens à son
existence personnelle.

« Vie de foi » est le titre significatif
d’une homélie du recueil Amis de
Dieu, réservée à cette vertu
théologale. L’absence apparente de
miracles, constatée actuellement par
rapport à ce qui se passait aux
premiers temps du christianisme, est
ici attribuée précisément au fait que
les chrétiens ne vivent pas une vie de
foi (19). En revanche, la foi est
vivante lorsqu’elle « devient un
nouveau critère de pensée et d’action
qui change toute la vie de l’homme »,
comme le dit Benoît XVI dans Porta



Fidei. La foi est vivante quand elle est
opérante, qu’elle se manifeste et
qu’elle porte à faire des choix
concrets, à prendre des résolutions
qui orientent l’existence réelle du
chrétien (20). Autrement, la foi est
morte puisqu’elle ne s’en tient qu’à
un plan purement sociologique,
comme s’il s’agissait d’une doctrine
abstraite ou d’une série de traditions
morales n’ayant aucune valeur
absolue en soi. Joseph Ratzinger
l’explique bien quand il dit que les
contenus de la foi ne sont pas comme
une liste mise à jour d’éléments dont
la connaissance n’affecte pas
directement l’existence de l’homme.
La foi concerne, en revanche, des
vérités face auxquelles il est
impossible de ne pas prendre
position. C’est la raison pour laquelle
on ne peut pas vraiment dire qu’il y
ait des agnostiques. Ce sont en réalité
des athées pratiques qui pour vivre
font des choix concrets selon leur



bon plaisir mais qui ne sont pas
conformes à la foi (21).

Ceci étant, l’enseignement de saint
Josémaria est on ne peut plus éloigné
du pélagianisme et du moralisme. Le
christianisme ne peut pas se limiter
aux œuvres et les vertus humaines
ne permettent pas à l’homme de faire
son salut à elles seules pas plus que
son travail personnel. Il est dit, en
revanche, très clairement que l’acte
de croire ne se limite pas à l’aspect
intellectuel, à l’acceptation de
certaines vérités qui ont très peu à
voir avec la vie mais que bien au
contraire, l’acte lui-même se reflète
dans la vie personnelle du croyant
parce que la foi communique la vie
surnaturelle et permet de penser
selon la « logique de Dieu » (22). Tout
est mis en relation avec le Christ et
on tisse avec Lui une relation
personnelle : « Qui ne jouit pas d’un
don actuel à Jésus-Christ n’a pas une
foi ‘vivante’ » (23).



Dieu n’est pas une ombre, un être
lointain, qui nous crée pour nous
abandonner ensuite ; ce n’est pas un
maître qui part pour ne plus revenir.
C’est justement son christocentrisme
radical qui permet à saint Josémaria
de parler avec tant d’audace de
sanctifier et d’aimer le monde (24).
Le texte suivant est très révélateur
dans ce sens : « Quand la foi faiblit,
l’homme tend à s’imaginer que Dieu
est lointain, qu’il se soucie à peine de
ses enfants. Il pense à la religion
comme à quelque chose de plaqué,
un recours ultime. Il attend, on ne
sait pas en vertu de quoi, des
manifestations spectaculaires, des
événements insolites. Quand la foi
vibre dans l’âme, on découvre, en
revanche, que les pas du chrétien ne
s’écartent pas de la vie humaine tout
court, courante et habituelle et que
cette grande sainteté que Dieu veut
de nous s’insère ici et maintenant
dans les petites choses de chaque
journée » (25).



L’annonce solennelle de l’appel
universel à la sainteté est de ce fait
comme un approfondissement de la
foi, comme « un nouveau critère de
la pensée et de l’action qui change
toute la vie de l’homme » car il jaillit
de la rencontre avec le Christ dans la
vie de tous les jours. Réduire la foi à
une pure tradition sociologique, en la
séparant ainsi de la vie réelle, revient
à la reléguer au domaine de
l’extraordinaire, de ce qui n’est pas
dans la normalité. En revanche,
l’accueil de l’appel universel à la
sainteté implique de donner une
nouvelle vie à sa foi personnelle pour
s’ouvrir à Dieu si proche de nous :

« Ne nous leurrons pas. Dieu n’est
pas une ombre, un être lointain qui
nous crée pour nous abandonner
ensuite. Il n’est pas un maître qui
part pour ne plus revenir. Bien que
nous ne le percevions pas avec nos
sens, son existence est beaucoup plus
vraie que celle de toutes les réalités



que nous touchons et que nous
voyons. Dieu est ici, avec nous,
présent, vivant : il nous voit, il nous
entend, il nous dirige et contemple
nos faits les plus menus, nos
intentions les plus cachées.

Nous croyons cela et nous vivons
cependant comme si Dieu n’existait
pas puisque nous n’avons pas la
moindre pensée pour Lui, le moindre
mot; puisque nous ne lui obéissons
pas et que nous ne tâchons pas de
maîtriser nos passions, puisque nous
ne lui montrons pas notre amour ni
ne le dédommageons. Allons-nous
donc toujours vivre avec une foi
morte ? »(26).

La foi doit être vivante parce que le
Christ n’est pas un personnage du
passé, un souvenir, une tradition. Il
est vivant, aujourd’hui, maintenant
(27). Et vivre de foi veut
essentiellement dire le tutoyer,
s’adresser à lui, avoir avec lui une



relation personnelle. Cette doctrine
met la foi en liaison directe avec les
désirs les plus profonds de l’homme.
Elle ne renie rien, n’élimine rien,
mais elle satisfait les élans les plus
secrets du cœur : « Notre foi ne
méconnaît rien de ce qui est beau,
généreux, originellement humain,
ici-bas » (28) Aussi, a-t-on accusé
saint Josémaria de prêcher des
exercices de vie et non de mort,
comme il était habituel de le faire à
l’époque (29).

Ceci étant, dans l’homélie « Vie de foi
», les textes de l’Écriture dont il se
sert sont les récits des miracles de
Jésus qui devance les désirs des
hommes. Tel est le cas de Bartimée,
l’aveugle de Jéricho (Mc, 10) ou de la
femme hémorroïsse (Mt, 9) et du
père de l’enfant lunatique (Mc, 9).
Comme Joseph Ratzinger le dit : « la
soif de l’infini appartient à la nature
même de l’homme, qui plus est, elle
est son essence même » (30), de sorte



que tout amour et tout désir
authentique n’ont de sens que dans
l’Amour divin :

« Vis la foi, allégrement, collé à Jésus-
Christ. Aime le vraiment — pour de
vrai ! pour de vrai !— et tu seras
protagoniste de la grande Aventure
de l’Amour puisque tu seras de plus
en plus amoureux chaque jour »(31).

Le cœur de l’homme demande un «
pour toujours » authentique. Même
Nietzsche a écrit que « toute joie
demande l’éternité » (32). Or tout
cela est un leurre si l’homme ne
perçoit pas dans ses amours d’ici-bas,
dans les désirs de son cœur, le
chemin qui conduit comme le fleuve
en amont à sa source, à l’Amour de
Dieu, au Christ, l’Amour des amours :
L’appel universel à la sainteté est
fondé sur l’assurance de la proximité
de Dieu dans la vie concrète, là où se
trouvent les aspirations et les désirs
de l’homme. « Les hommes mentent



quand ils disent « pour toujours » en
leurs affaires temporelles. Seul est
vrai, totalement vrai, le « pour
toujours » face à Dieu et c’est ainsi
que tu dois vivre, avec une foi au
goût du miel, douce comme le ciel, en
pensant à l’éternité qui est vraiment
pour toujours » (33).

On peut dire en conclusion que la
proposition de foi de saint Josémaria
s’adresse à la vie, aux amours des
hommes. Face à une foi perçue
seulement comme un phénomène
sociologique ou traditionnel, sa
prédication interpelle le cœur de
l’homme parce qu’elle jaillit d’une
foi, vécue « comme l’expérience d’un
amour reçu »(34). Jésus nous est
présenté comme l’on présente un
ami, comme l’Amour des amours, la
source et le sens de tout amour
authentique et pur.

L’appel universel à la sainteté est
fondé, en effet, sur l’assurance de la



proximité de Dieu dans la vie
concrète, là où se trouvent les
aspirations et les désirs des hommes.
Aimer le monde passionnément est
possible grâce à la foi, à un
approfondissement de la foi.

C’est précisément la primauté de la
dimension théologale et le
christocentrisme qui permettent de
présenter la foi de sorte qu’elle
réponde au désir de l’homme. Mais,
quels sont les fondements
théologiques de cette perspective ?

3. La foi d’un fils et la foi d’un père

Cet approfondissement de la
dimension théologale de la foi qui
permet d’être ouvert à la
sanctification de la vie ordinaire et
qui montre ainsi combien la foi
répond aux désirs les plus profonds
et les plus nobles du cœur de
l’homme, a de profondes racines
théologiques. Ces racines concernent
les éléments doctrinaux qui ont été



de plus en plus au centre de
l’attention des grands théologiens du
XXème siècle, qui ont précisément
tâché de réfléchir sur l’appel
universel à la sainteté.

Dans l’enseignement de saint
Josémaria ces éléments sont
nettement présents, tout d’abord par
la lumière que le charisme jeta sur
son âme et puis grâce à la
profondeur de la compréhension de
la tradition de l’Église que cet
éclairage lui permit d’avoir. En
particulier, il y a des éléments
dogmatiques évidents
caractéristiques de la pensée
patristique qui a toujours présenté
conjointement la foi et la vie.

C’est surtout la ferme conviction de
la filiation divine que le Christ nous a
gagnée qui est mise en exergue et
qu’il exprime avec des termes
presque orientaux lorsqu’il parle de
divinisation (35). Cette filiation



permet d’avoir une perception claire
du lien entre les missions divines et
les processions intratrinitaires, tout
comme du lien entre l’acte créateur
et la génération éternelle du Fils. En
commentant Gal 3,26, saint
Josémaria affirme : «Vous êtes tous
fils de Dieu par la foi. Quel pouvoir
que le nôtre. Le pouvoir de savoir
que nous sommes fils de Dieu » (36).
Et il tire les conséquences de ce
mystère qui, en termes patristiques,
est identifié à la distinction sans
séparation et à l’union sans
confusion d’économie et
d’immanence divines, de l’agir de
Dieu et de son Être. Dans l’histoire du
salut l’on perçoit constamment la
dimension trinitaire qui permet de
reconnaître le sens du créé dans le
Verbe Incarné. On peut affirmer que,
dans ce sens, la création n’est autre
chose qu’une irradiation de la
génération éternelle » (37). C’est
pourquoi, saint Josémaria affirme : «
Il n’y a pas de situation sur terre,



aussi petite et courante fût-elle, qui
ne puisse être l’objet d’une rencontre
avec le Christ et une étape de notre
avancée vers le Royaume des cieux
» (38).

Être contemplatifs au cœur du
monde veut dire reconnaître, grâce
au don de la foi et au soin que l’on
prend de lui, que tout parle du Christ
et qu’Il est celui qui donne un sens à
l’histoire et au monde. Rien de ce qui
est authentique ne peut lui paraître
étranger, de sorte qu’il ne faut pas
abandonner la vie ordinaire pour
arriver à être saints. Encore une fois,
pour reprendre ce que dit Jean
Daniélou, le Christ « coïncide dans un
certain sens avec la réalité même de
l’être créé en sa totalité. Et se
soustraire au Christ est en même
temps se soustraire au réel. Ce n’est
pas emboîter le pas au Christ, c’est,
au contraire, se fermer à la vie » (39)



La doctrine de la foi n’est pas
seulement un ensemble
d’enseignements à retenir mais
plutôt une lumière qui éclaire la
réalité, qui procède des yeux du
Christ. Unir la foi et la vie est donc
un réflexe du christocentrisme de
saint Josémaria et de sa profonde
expérience du rôle de la filiation
divine, vrai centre de tout le message
chrétien et point d’union entre le
temps et l’éternité. C’est dans le
Verbe Incarné, dans son Cœur que
l’on trouve ces deux mouvements :
celui de Dieu qui cherche l’homme et
celui de l’homme qui, avec ses désirs,
cherche aussi, à son insu, Dieu,
l’Amour des amours. Aussi la foi
n’est-elle jamais présentée comme
une doctrine seulement mais elle est
vitalement redressée vers le Christ : «
La foi est une vertu surnaturelle qui
dispose notre intelligence à prêter un
assentiment aux vérités révélées, à
répondre positivement au Christ qui
nous a fait connaître pleinement le



dessein salvifique de la Très Sainte
Trinité « (40)

La doctrine de la foi n’est pas
seulement un corpus
d’enseignements à retenir mais
plutôt une lumière qui éclaire la
réalité, qui jaillit des yeux du Christ.
L’assentiment de l’esprit est
inséparable de l’assentiment du cœur
qui a lieu lors de la rencontre avec le
Christ, vivant et ressuscité, dans
l’aujourd’hui du chrétien (41). L’acte
de foi est une pensée et une
connaissance issues de la relation
avec la Personne de Jésus, du
dialogue et de l’ouverture à Lui.

Parmi les Pères de l’Église, saint
Augustin évoque cet aspect en
insistant sur les différences des trois
dimensions de l’acte de croire : il est
nécessaire de croire que Dieu existe, 
credere Deum ; mais il faut aussi
croire Dieu qui se révèle, credere
Deo ; et tout culmine dans l’adhésion



personnelle, le credere in Deum, dans
une fidélité qui revient à tendre
continuellement vers Lui avec sa
propre vie (42).

Dans ce sens, la conception de saint
Josémaria est profondément
moderne et authentiquement fidèle à
la tradition patristique (43) dont il
évoque « l’apophatisme » (ndt :
approche philosophique fondée sur
la négation), à savoir l’affirmation
que la connaissance de l’être même
de Dieu dépasse les capacités
humaines. Pensons à la réponse
magnifique qu’il fit à quelqu’un lors
d’une réunion avec une foule de gens
au Venezuela en 1975 :

« Et si d’aucuns te disent qu’ils ne
comprennent pas la Trinité et l’Unité,
tu peux leur dire que moi je ne la
comprends pas non plus, mais que je
l’aime et la vénère. Si je comprenais
les grandeurs de Dieu, si Dieu tenait
dans cette pauvre tête, mon Dieu



serait tout petit… ceci dit, il tient, il
veut tenir, dans mon cœur, il tient
dans la profondeur immense de mon
âme, qui est immortelle » (44).

La dimension intellectuelle ne peut
pas épuiser la connaissance de Dieu
qui est irréductible à un concept ou à
une idée. Le mystère chrétien est
saisi en plénitude dans la
connaissance personnelle de Dieu
qui habite l’âme du baptisé. Aussi, le
binôme foi et cœur revient souvent
dans ses écrits : il s’agit de « voir la
vérité et l’aimer » (45), d’aimer et de
croire (46). La dimension doctrinale
n’est pas sacrifiée par une tournure
s’exposant au sentimentalisme, la foi
n’est pas non plus réduite à de
simples formules intellectuelles,
détachées de la vie. La formule
originale « une piété d’enfants et une
sûre doctrine de théologiens » (47)
qu’il proposait à ses enfants
spirituels comme une voie sûre,
montre cette harmonie profonde qui,



dès les débuts du christianisme,
nourrit la fidélité de l’Église et dont
le fondement est précisément la
filiation divine. Croire est un don
tout d’abord, c’est le séjour de Dieu
dans le cœur de l’homme, son
arrivée.

Croire est un don tout d’abord, c’est
le séjour de Dieu dans le cœur de
l’homme, son arrivée. L’on voit bien
combien le réalisme radical de
l’affirmation de l’inhabitation
trinitaire chez l’homme est un
élément essentiel de
l’approfondissement de la
compréhension de la dimension
théologale de la foi. L’homme est
appelé à ne faire qu’un avec le Christ
qui est sa véritable identité. On ne
peut vivre de foi que si l’on vit de la
vie des fils de Dieu, afin d’être un
autre Christ (48). Saint Josémaria
utilise alors une expression forte 
alter Christus, ipse Christus (49) : «
Ayez, en revanche, chacun de vous,



l’empressement divin d’être un autre
Christ, ipse Christus, le Christ lui-
même » (50), une foi qui devient « un
nouveau critère de la pensée et de
l’action », qui est totale en
l’Incarnation, en sa réalité, en son
sens cosmique. Le Fils Incarné est le
sens du monde et l’homme est appelé
à tout redresser vers le Christ, qui, à
son tour, rend tout au Père.
Autrement dit, reconnaître la trace
de la Trinité dans le créé, qui monte
du Fils incarné, qui donne un sens au
monde, vers le Père, source de toutes
choses. Jean Mouroux l’écrivit ainsi :
« Notre foi est christologique et c’est
parce qu’elle est christologique
qu’elle est trinitaire » (51).

Être contemplatifs dans le monde
signifie donc regarder le monde avec
des yeux trinitaires, un regard que
l’union personnelle au Christ rend
possible. On peut ainsi trouver le
sens de la création et de l’histoire
dans la liberté des enfants de Dieu.



« Ce chant à la liberté plane sur tous
les mystères de notre foi catholique.
La Bienheureuse Trinité tire le
monde du néant ainsi que l’homme,
dans un libre débordement de son
amour » (52).

L’incarnation confirme l’Amour divin
en révélant que la véritable loi qui
gouverne le monde n’est pas la
nécessité aveugle, ni une raison
absolue et désincarnée, mais la
liberté et la confiance du Père qui
crée chaque chose en son Fils et par
son Fils (53). Aussi, saint Josémaria
déclarait-il dans une interview, en
Espagne, en 1969 : « En nous créant,
Dieu a couru le risque et l’aventure
de notre liberté. Il a voulu que
l’histoire soit une histoire vraie, faite
de choix authentiques, et non pas
une fiction ou un jeu. Tout homme
doit faire l’expérience de sa propre
autonomie avec ce qu’elle a de
hasard, de tâtonnements et
d’incertitudes parfois » (54).



Voilà pourquoi saint Josémaria avait
la « certitude de l’indétermination de
l’histoire, ouverte à de multiples
possibilités que Dieu n’a pas voulu
fermer » (55).

Cette profonde compréhension de la
foi devenait vitale dans la réponse de
saint Josémaria qui se sentait fils de
Dieu au point d’être père d’autres
enfants qu’il formait de sorte qu’ils
deviennent pères à leur tour. Mais
former dans la liberté et faire
grandir demande la foi en un seul
Père qui agit toujours, engendre et
protège. Dans ce langage codé
qu’exigeait la censure durant la
guerre civile, voici un texte
magnifique qui montre la fermeté et
la profondeur de cette foi vécue :
"Quant à moi, je ne dis rien — écrit-il
à ses fils de Madrid — .J’ai l’habitude
de me taire et de dire presque
toujours : « C’est bien ou très bien ».
Personne ne pourra donc vraiment
se dire à la fin de la journée qu’il a



fait ci ou ça, sous les ordres, mais
plutôt sous l’insinuation de son
grand-père. Lorsque j’estime que je
dois donner mon avis, je me limite à
exposer clairement et sommairement
les données de chaque problème : en
aucun cas, même si elle est évidente
pour moi, je n’en donne ni n’en
donnerai la solution concrète, en
aucune façon. J’ai encore un autre
moyen d’exercer une douce et
efficace pression sur les volontés de
mes fils et de mes petits enfants : tout
prendre sur moi et casser les oreilles
à D.Manuel, mon vieil ami. Puissé-je
ne pas perdre le rythme et savoir
laisser faire les miens en toute liberté
… jusqu’au jour où il faudra tirer sur
la corde ! ce qui finira par arriver.
Ceci dit, je pense que vous me
connaissez, malgré la faiblesse de
mon cœur, je ne serai jamais capable
de sacrifier la vie, pas une minute de
la vie, de personne, pour ma
commodité ou pour mon réconfort, à
l’extrême de me taire (pour n’en



parler ensuite qu’à D.Manuel) même
si les choix de mes fils me semblaient
vraiment catastrophiques » (56)

Saint Josémaria montre combien il
agit et gouverne avec foi, en ayant
recours à Dieu— Don Manuel,
l’Emmanuel, précisément— pour
respecter la liberté de ses enfants qui
doivent eux aussi faire l’expérience
de leurs limites et de leurs erreurs
pour devenir pères à leur tour. Pour
quelqu’un qui aime c’est douloureux,
une souffrance analogue à celle de
l’accouchement mais il n’y a pas
d’autre moyen d’engendrer vraiment
quelqu’un que de faire qu’il soit en
mesure de devenir père à son tour. Il
appartient, en effet, au père de faire
que le fils découvre la beauté de la
réalité, au-delà de la perception de
ses limites personnelles ou de celles
d’autrui. Aussi, « la vision originelle
optimiste de la création, l’amour du
monde qui bat dans le christianisme
» (57) s’appuient-ils justement sur la



foi de saint Josémaria qui fait qu’il
soit père au plus au point.

La foi du fils qui est foi dans le Fils,
devint tout naturellement la foi du
père qui caractérisa la vie de saint
Josémaria, totalement livrée à faire
l’Œuvre de Dieu. Lui qui se sentait
tellement enfant, fut aussi très père.
Sa fécondité apostolique elle-même
peut être interprétée sous cet angle
théologal de la foi qui le poussa à
appeler une foule de personnes à
être saintes dans le monde, à ouvrir
dans l’histoire concrète et réelle, un
chemin de sainteté dans la
réalisation de l’institution.

4. Conclusion: vie trinitaire

Le saint-père a proclamé une année
de la foi pour parer à la crise entre la
foi et la vie : on dirait qu’aujourd’hui
le christianisme et les vérités du
Credo n’ont plus de valeur pour
l’existence concrète de l’homme. Ceci
dit, dans l’enseignement de saint



Josémaria, il y a, en revanche, au
niveau purement terminologique
déjà, une connexion étroite entre foi
et vie puisqu’il présente la vocation
chrétienne comme un appel à vivre
de foi, à fonder sa propre existence
sur l’amitié personnelle avec le
Christ.

L’invitation à faire que la foi
devienne des œuvres jaillit d’une
profonde compréhension de la
primauté de la dimension théologale
qui permet d’adresser le message
chrétien aux amours et aux
aspirations les plus profondes des
hommes. La possibilité d’aimer
passionnément le monde et de
sanctifier toutes les activités et les
toutes les dimensions
authentiquement humaines de
l’existence personnelle s’appuie sur
un approfondissement de la
compréhension de la connexion
intime entre foi et vie. L’unité de vie
dont saint Josémaria parlait



constamment n’est pas seulement
une cohérence mais elle jaillit d’une
foi profonde et opérante qui ouvre la
vie de l’homme à la Vie même de
Dieu.

En effet, « il y a une seule vie, faite de
chair et d’esprit, et c’est cette vie-là
qui doit être, dans l’âme et dans le
corps, sainte et remplie de Dieu : or
ce Dieu invisible, nous le trouvons
dans les choses les plus visibles et les
plus matérielles » (58).

D’un point de vue théologique, tout
cela est fondé sur une
compréhension christologique de la
foi en tant qu’appel à
l’indentification au Christ. La
filiation divine occupe le premier
plan et permet de lire le monde à
partir de la révélation trinitaire. Si le
Créateur est le Dieu Un et Trine, le
sens ultime de la création n’est plus
intelligible que dans sa référence au
mystère de la Trinité elle-même.



L’histoire et la liberté de l’homme
acquièrent ainsi une valeur
extraordinaire.

La profondeur théologique de l’union
de la foi et de la vie dans la pensée de
saint Josémaria est particulièrement
évidente dans l’un de ses
enseignements les plus profonds et
originaux, que nous citons pour sa
valeur synthétique : l’invitation
concrète à apprendre à vivre la foi
en contemplant la Sainte Famille
(59), en atteignant la Trinité du Ciel à
partir de l’existence concrète et des
rapports mutuels entre Marie, Jésus
et Joseph, qu’il appelle « la trinité de
la terre ». Cette voie, fondée sur une
intuition qui est une vraie synthèse
dogmatique personnelle, met en
exergue aussi bien le
christocentrisme que
l’approfondissement dans la
dimension théologale de la foi : "Je
tâche d’atteindre la Trinité du Ciel en
passant par cette autre trinité, celle



de la terre : Jésus, Marie et Joseph. Ils
sont plus à ma portée. Jésus, 
perfectus Deus et perfectus Homo.
Marie, une femme, la plus pure des
créatures et la plus grande : Dieu seul
est plus qu’Elle. Et Joseph,
immédiatement après Marie :
propre, viril, prudent, intègre. Quels
modèles, ô mon Dieu ! Rien qu’à les
regarder, on en mourrait de de
chagrin : en effet, Seigneur, je me
suis si mal tenu ! Je n’ai pas su me
plier aux circonstances, me diviniser.
Tu m’en donnais les moyens, tu me
les donnes, tu me les donneras
toujours…, puisque c’est à la façon
divine que nous devons
humainement vivre sur terre » (60).

L’homme est appelé à vivre la vie
même de Dieu, la vie de la Très
Sainte Trinité, comme ce fut le cas de
la Sainte Famille, où chacun vivait
tout à fait pour l’autre, en une
parfaite communion d’amour,
fondée sur la présence de Dieu, de la



deuxième Personne divine sur la
terre. C’est à partir des missions que
saint Josémaria atteint les
processions divines, immanentes, en
nous montrant que la vocation
chrétienne n’est pas un pur effort
humain pour imiter des modèles
inatteignables mais qu’elle dépend,
qu’elle tient plutôt de ce que Dieu
offre toujours au chrétien les moyens
qui lui permettent d’être divinisé
dans sa vie quotidienne, en
travaillant et en aimant les
personnes que Dieu a mises à ses
côtés.

Du point de vue dogmatique, cet
enseignement de saint Josémaria est
profondément enraciné chez les
Pères de l’Église (61), dont la source
est bien la vie des premiers
chrétiens. De plus, la primauté de la
dimension théologale et du lien entre
la foi et la vie s’appuient sur une
pleine perception de la
transcendance du mystère de Dieu



Un et Trine qui, dans le langage
patristique donne dans
l’apophatisme. C’est précisément
cette profonde compréhension du
mystère qui unit la foi et la vie et qui
permet d’expliciter le lien entre l’agir
de Dieu dans l’histoire et son
immanence trinitaire.

Aussi, voici ce que saint Josémaria dit
à propos de l’incompréhensibilité du
mystère de Dieu Trine :« Il est juste
qu’il y ait dans la merveilleuse
immensité de beauté et de sagesse de
Dieu des choses que nous n’arrivons
pas à comprendre sur terre. Si nous
les comprenions, Dieu serait un être
fini, non pas infini, il tiendrait dans
notre tête. Il serait ô combien
pauvre ! Aussi, adresse-toi à Joseph, à
Marie, à Jésus et sache que Jésus est
Dieu et que Dieu est Trine en
personnes : le Père, le Fils et le Saint-
Esprit, pour adorer la Trinité et
l’Unité, pour aimer le Saint-Esprit en
aimant Jésus-Christ » (62).



La vie concrète de Jésus, de Marie et
de Joseph sont le seul chemin pour
atteindre la Trinité puisqu’on ne
saurait accéder à l’intimité de Dieu ni
partager sa vie qu’à travers le
mystère de la divino-humanité du
Christ en distinguant chaque
Personne et en la tutoyant, comme
on peut le faire avec la trinité de la
terre.

C’est donc cette foi qui englobe les
amours humaines, les désirs les plus
profonds de l’homme, son travail et
sa famille, qui trouve son modèle le
plus parfait et son achèvement dans
la Sainte Famille. Tout chrétien peut
ainsi se sanctifier comme un
contemplatif au cœur du monde et
apprendre, grâce à cette
contemplation, à avoir une foi qui
devient intelligence et critère
d’action dans sa vie à partir de cette
pensée concrète, toujours adressée
au Christ qui fut celle de notre Père,
saint Joseph, et tout spécialement



celle de Marie à laquelle il faut
nécessairement s’adresser pour
apprendre à dire ce OUI qui rattache
la foi et la vie (63).

Notes:

(1) BENOÎT XVI, Lettre Apostolique
sous forme de ‘Motu propio’, Porta
Fidei, avec laquelle est ouverte
l’Année de la Foi, 11 octobre 2012
(Porta Fidei à partir d’ici).

(2) IDEM, Lettre encyclique Deus
Caritas est, 25-XII-2005, n. 1 (Deus
Caritas est à partir d’ici)).

(3) Porta Fidei, n. 1.

(4) Ibídem, n. 2.

(5) Cf. Deus Caritas es, n. 3, note n. 1
où l’on cite l’œuvre de F.Nietzsche 
Jenseits von Gut und Böse, IV, 168.

(6) Porta Fidei, n. 7.

(7) Ibídem, n. 6.



(8) SAINT THOMAS D’AQUIN, Summa
Theologiae, II-II, q. 4, a. 1, r.

(9) Porta Fidei, n. 3.

(10) SAINT JOSÉMARIA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Quand le Christ passe, n.
21 (à partir d’ici seul le titre de ce
livre sera cité)

(11) IDEM, Aimer le monde
passionnément, dans Entretiens avec
mgr Escriva, n. 114 (Entretiens , à
partir d’ici)

(12) Cf. IDEM, Amis de Dieu, n. 239 (à
partir d’ici seul le titre de ce livre
sera cité)

(13) Cf. J. ECHEVARRÍA, "Un nuevo
Damasco", en Romana 53 (2011), p.
283 (original publié dans Alfa y
Omega, 28 juillet 2011).

(14) Voir l’article du cardinal JOSEPH
RATZINGER à l’époque, : "Laisser



Dieu agir » , dans L'Osservatore
Romano, 6 octobre 2002.

(15) Pour une présentation
synthétique de la vie de foi chez saint
Josémaria, consulter : E. BURKHART
– J. LÓPEZ, Vida cotidiana y santidad
en la enseñanza de San Josemaría,
Vol. II, Rialp, Madrid 2011, p.
346-364.

(16) SAINT JOSÉMARIA Aimer le
monde passionnément, dans
Entretiens , n. 123. L’italique est de
mon cru.

(17) Cf. IDEM, Chemin, n. 578 et 
Sillon, n. 459(à partir d’ici seul le titre
de ce livre sera cité).

(18) Chemin, n. 667.

(19) Cf. Amis de Dieu, n. 190.

(20) Cf. Chemin, n. 317, 380 et 489; 
Sillon, n. 46 et 945; Forge, n. 256 y
602.



(21) Cf. J. RATZINGER, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia 2005, p. 19.

(22) Quand le Christ passe, n. 172.

(23) Forge, n. 544.

(24) Cf. A. ARANDA, El bullir de la
sangre de Cristo: estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá, Rialp, Madrid 2000.

(25) Amis de Dieu, n. 312

(26) Sillon, n. 658.

(27) Cfr. Chemin, n. 584; Quand le
Christ passe, n. 102 et suivants .

(28) Quand le Christ passe, n. 24

(29) Cf. A. VÁZQUEZ DE PRADA, Le
fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
Wilson&Lafleur, Paris, Montréal,
Tome II

(30) J. RATZINGER, Mirar a Cristo,
cit., p. 18.



(31) Forge, n. 448

(32) F. W. NIETZSCHE, Ainsi parlait
Zarathoustra, Edaf, Madrid 1981, p.
211.

(33) Amis de Dieu, n. 200.

(34) Porta Fidei, n. 7.

(35) D. RAMOS LISSÓN, Aspectos de la
divinización en el Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer, en J.L. ILLANES
(ed.), El cristiano en el mundo: En el
Centenario del nacimiento del Beato
Josemaría Escrivá (1902-2002),
Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra, Pamplona
2003, p. 483-499.

(36) SAINT JOSÉMARIA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Lettre, 24 octobre 1942,
n. 68 (AGP, série A.3, lias. 91, clas. 5,
dossier. 4).



(37) J. DANIÉLOU, La Trinite et le
mystère de l’existence, Ediciones
Paulinas, Madrid 1969, p. 92.

(38) Quand le Christ passe, n. 22.

(39) J. DANIÉLOU, La Trinite et le
mystère de l’existence, Ediciones
Paulinas, Madrid 1969, p. 97-98.

(40) Amis de Dieu n. 191.

(41) Arturo Blanco a souligné que
saint Josémaria a rattaché la foi à
toute la personne humaine et pas
seulement à l’intelligence : A.
BLANCO, Alcuni contributi del beato
Josemaría alla comprensione dei
rapporti tra fede e ragione, en:
AA.Vv., La grandezza della vita
quotidiana, vol. V/1, Edusc, Roma
2004, p. 259.

(42) Cf. SAINT AUGUSTÍN, 
Enarrationes in Psalmos 130,1 et 
Tractatus in Iohannem 29,6.



(43) Le successeur parle d’une foi «
vive et dynamique » chez saint
Josémaria

A. DEL PORTILLO, Discurso
conclusivo del Simposio teológico de
estudio en torno a las enseñanzas del
beato Josemaría Escrivá (Roma, 12-14
de octubre de 1993), en: AA.VV., 
Santidad y mundo, Eunsa, Pamplona
1996, p. 292.

(44) SAINT JOSÉMARIA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, réponse à une question
posée au Venezuela, 9 février1975:
Catequesis en América, III, p. 75
(AGP, Biblioteca, P04).

(45) Sillon, n. 818.

(46) Cfr Forge, n. 215.

(47) Cf. Quand le Christ passe, n. 10.

(48) Cf. Ibídem, n. 21.

(49) Cf. A. ARANDA, El bullir de la
sangre de Cristo, cit., pp. 227-254.



(50) Amis de Dieu, n. 6.

(51) J. MOUROUX, Je crois en toi, Cerf,
Paris 19612, p. 37.

(52) Amis de Dieu, n. 25.

(53) Cf. Col 1,15-20.

(54), SAINT JOSÉMARIA ESCRIVÁ DE
BALAGUER, interview en ABC, 2
novembre 1969.

(55) Quand le Christ passe, n. 99.

(56) Cité dans A. VÁZQUEZ DE
PRADA, Le fondateur de l’Opus Dei,
Tome II.

(57) Forge, n. 703.

(58) SAINT JOSÉMARIA, « Aimer le
monde passionnément » dans
Entretiens, n. 114. Voir commentaire
de ce texte dans : Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer. Edición
crítico-histórica, editada por J. L.



ILLANES, A. MÉNDIZ, Rialp, Madrid
2012, p. 477-478 et 486-489.

(59) Cf. Quand le Christ passe, n. 22.

(60) SAINT JOSÉMARIA, meditation 
Consumados en la unidad, citada por
S. BERNAL, Portrait de mgr Josémaria
Escriva de Balaguer de Balaguer,
Rialp, Madrid 19806, p. 360.

(61) Dans ce sens on pourrait
reprendre l’analyse précieuse de
Cornelio Fabro dans son article sur
Saint Josémaria : C. FABRO, “La
trempe d’un Père de l’Église » sur
(www.fr.josemariaescriva.info ) et
dans en AA.VV., Santos en el mundo:
estudios sobre los escritos del beato
Josemaría Escrivá, Rialp, Madrid
1993.

(62), SAINT JOSÉMARIA ESCRIVÁ DE
BALAGUER réponse à une question
posée en Argentine, 14 juin 12974 : 
Catequesis en América<>/i>, I, p. 449
(AGP, Biblioteca, P04).



(63) Cf. Amis de Dieu, n. 284-286.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/foi-et-vie-chez-
saint-josemaria/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/foi-et-vie-chez-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-ch/article/foi-et-vie-chez-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-ch/article/foi-et-vie-chez-saint-josemaria/

	Foi et vie chez saint Josémaria

