opusdei.org

En la fete de
I’Epiphanie du
Seigneur

"En I'Epiphanie du Seigneur" est
I'homélie de saint Josémaria le

6 janvier 1956, publiée dans le
livre Quand le Christ passe.

05/01/2024

En I'Epiphanie du Seigneur est
I'homélie de saint Josémaria le 6
janvier 1956, publiée dans le livre
Quand le Christ passe.

J'ai pu contempler récemment un
bas-relief en marbre qui représentait


https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/en-l-epiphanie-du-seigneur/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/en-l-epiphanie-du-seigneur/

I'adoration de I'Enfant-Dieu par les
Mages. Autour de la scene, quatre
anges tenaient chacun un objet
symbolique: un diademe, le monde
couronné par la croix, une épée, un
sceptre. C'est sous cette forme
artistique, faisant appel a des signes
connus, que 1'on avait représenté
I'événement que nous commeémorons
aujourd'hui: quelques sages — la
tradition dit qu'ils étaient rois — se
prosternant devant un enfant, apres
avoir demandé a Jérusalem: “ Ou est
le roi des juifs, qui vient de naitre ?.

Et pour moi, une telle question
m'incite maintenant a contempler
Jésus, couché dans une creche dans
un lieu réservé aux bétes. Ou est,
Seigneur, ta royauté: le diademe,
I'épée, le sceptre ? IIs lui
appartiennent, et Il n'en veut pas, Il
regne, enveloppé dans des langes.
C'est un roi fragile, qui se montre a
nous sans défense: c'est un petit
enfant. Comment ne pas rappeler ces



paroles de l'apétre: Il s'anéantit Lui-
méme, en prenant la forme d'un
esclave ?.

Notre Seigneur s'est incarné, pour
nous manifester la volonté du Pere.
Et voici que, dés sa naissance, Il nous
instruit. Jésus-Christ nous cherche —
et son appel est un appel a la sainteté
— pour achever, avec Lui, la
Rédemption. Considérez son premier
enseignement: nous devons étre
corédempteurs, en recherchant la
victoire, non pas sur notre prochain,
mais sur nous-mémes. Comme le
Christ, nous avons besoin de nous
anéantir, de nous sentir serviteurs
des autres, pour les conduire jusqu'a
Dieu.

Ou est le roi ? Jésus ne désire-t-il pas
régner, avant tout, sur les coeurs, sur
ton coeur ? C'est pourquoi Il se fait
enfant. Qui n'aimerait pas un petit
étre ? Ou est le Roi ? Ou est le Christ
que I'Esprit Saint cherche a —former



dans notre ame ? Il ne peut étre dans
I'orgueil qui nous sépare de Dieu. Il
ne peut étre dans le manque de
charité qui nous isole. Le Christ ne
peut y étre, car 1a, 'homme reste
seul.

Aux pieds de Jésus Enfant, en ce jour
de I'Epiphanie, devant un Roi
dépourvu des signes extérieurs de la
royauté, vous pouvez dire: Seigneur,
supprime de ma vie l'orgueil; brise
mon amour-propre, cette volonté de
m'affirmer moi-méme et de
m'imposer aux autres. Fais que le
fond de ma personnalité soit de
m'identifier a Toi.

Le but n'est pas facile: nous identifier
au Christ. Mais il n'est pas non plus
difficile, si nous vivons comme le
Seigneur nous l'a appris: si nous
avons recours tous les jours a la
Parole, si nous imprégnons notre vie
de la réalité sacramentelle —
I'Eucharistie qu'll nous a laissée



comme aliment, car le chemin du
chrétien invite a la marche, comme
le rappelle une vieille chanson de
mon pays. Dieu nous a appelés d'une
manieére claire et sans équivoque.
Comme les Rois Mages, nous avons
découvert une étoile, lumiere et
chemin, dans le ciel de notre dme.

Nous avons vu son etoile en Orient et
nous sommes venus l'adorer. Notre
expérience est la méme. Nous aussi,
nous avons remarqué que, peu a peu,
une nouvelle lueur s'allumait dans
notre adme: le désir d'étre pleinement
chrétiens; si vous me permettez
I'expression, le souci de prendre Dieu
au sérieux. Si chacun de nous se
mettait maintenant a raconter a
haute voix l'histoire intime de sa
vocation surnaturelle, nous
conclurions, nous autres, que tout
ceci était divin. Remercions Dieu le
Pere, Dieu le Fils, Dieu le Saint-Esprit,
et Sainte Marie, par laquelle nous
parviennent toutes les bénédictions



du ciel, de ce don qui, avec celui de la
foi, est le plus grand que le Seigneur
puisse accorder a une créature: la
ferme détermination d'atteindre la
plénitude de la charité, en étant
convaincu que la sainteté au milieu
des taches professionnelles et
sociales est non seulement possible,
mais nécessaire.

Avec quelle délicatesse le Seigneur
nous invite!

Il s'exprime au moyen de paroles
humaines, comme un amoureux: je
t'ai appelé par ton nom... tu es a moi.
Dieu, qui est la beauté, la grandeur,
la sagesse, nous annonce que nous
sommes siens, que nous avons été
choisis comme terme de son amour
infini. Quelle vie de foi il faut avoir
pour ne pas dénaturer cette
merveille que la Providence divine
met entre nos mains! Une foi comme
celle des Rois Mages: la conviction
que ni le désert, ni les tempétes, ni la



tranquillité des oasis ne nous

empécheront de parvenir a ce
Bethléem éternel qu'est la vie

définitive avec Dieu.

Un chemin de foi est un chemin de
sacrifices. La vocation chrétienne ne
nous change pas de place, mais elle
exige que nous abandonnions tout ce
qui entrave la volonté de Dieu. La
lumiére qui s'allume n'est qu'un
commencement; nous devons la
suivre si nous désirons que cette
clarté soit étoile, puis soleil. Quand
les Mages étaient en Perse — écrit
saint Jean Chrysostome — ils ne
voyaient qu'une étoile; mais, quand
ils ont abandonne leur patrie, ils ont
vu le soleil de la justice lui-méme. On
peut dire qu'ils n'auraient pas
continué de voir I'étoile s'ils étaient
restés dans leur pays. Dépéchons-
nous donc, nous aussi; et, méme si
tous nous en empéchent, courons a la
maison de cet enfant.



Nous avons vu son étoile en Orient,
et nous sommes venus l'adorer. A ces
mots, le Roi Hérode se troubla et tout
Jérusalem avec lui. Cette scéne se
répéte encore aujourd'hui. Devant la
grandeur de Dieu, devant la décision
humainement sérieuse et en méme
temps profondément chrétienne que
prennent certains de vivre avec
cohérence leur propre foi, il ne
mangque pas de gens qui,
déconcertés, s'étonnent et méme se
scandalisent. On dirait qu'ils ne
congoivent pas d'autre réalité que
celle qui entre dans leur horizon
terrestre limite. Devant la générosité
qu'ils peuvent constater chez ceux
qui ont entendu l'appel du Seigneur,
ils sourient ironiquement, s'effraient
ou — dans certains cas, qui semblent
vraiment pathologiques —
consacrent tous leurs efforts a
détourner la décision sainte qu'une
conscience a prise dans la plus
complete liberté. Il m'est arrivé
d'assister a une véritable



mobilisation géneérale contre ceux
qui avaient décidé de mettre toute
leur vie au service de Dieu et des
autres hommes. Quelques-uns sont
persuadés que le Seigneur ne peut
choisir qui Il veut, sans leur en
demander la permission, et que
I'homme n'est pas a méme d'user
pleinement de sa liberté pour
répondre oui a I'Amour ou le
repousser. La vie surnaturelle de
chaque ame est quelque chose de
secondaire pour ceux qui pensent
ainsi; ils s'imaginent qu'il faut lui
préter attention, mais seulement
apres avoir satisfait les petites
commodités et les égoismes humains.
S'il en était ainsi, que resterait-il du
christianisme ? Les paroles de Jésus,
pleines d'amour autant que
d'exigence, sont-elles seulement
bonnes a écouter, ou a écouter et a
mettre en pratique? Or Il a dit: Soyez
parfaits, comme votre Pere Céleste
est parfait.



Notre Seigneur s'adresse a tous les
hommes pour qu'ils viennent a sa
rencontre et pour qu'ils soient saints.
Il n'appelle pas seulement les Rois
Mages, sages et puissants;
auparavant, Il avait déja envoyé aux
bergers de Bethléem non pas une
étoile, mais l'un de ses anges. Mais
tous, les pauvres et les riches, ceux
qui sont savants et ceux qui le sont
moins, doivent disposer leur ame a
écouter avec humilité la voix de
Dieu.

Considérez le cas d'Hérode: c'était un
puissant de la terre, et il pouvait
s'assurer la collaboration des sages:
réunissant tous les princes des
prétres et les scribes du peuple, il
demanda ou devait naitre le Messie.
Or son pouvoir et la science ne
I'ameneérent pas a reconnaitre Dieu.
Pour son coeur endurci, le pouvoir et
la science étaient des instruments du
mal: I'inutile désir d'annihiler Dieu,



le mépris de la vie d'enfants
innocents.

Continuons a lire le Saint Evangile:
ils répondirent: a Bethléem de Juda,
car il a été écrit par le prophéte: Et
toi, Bethléem, terre de Juda, tun'es
certes pas la plus petite des villes de
Judée, car de toi sortira un chef qui'
conduira mon peuple Israél.

Nous ne pouvons ignorer ces détails
de la miséricorde divine: celui qui
allait racheter le monde nait dans un
village perdu. C'est que Dieu ne fait
pas acception des personnes, comme
nous le répéte avec insistance
I'Ecriture. Il ne s'arréte pas, pour
inviter une &me a vivre en pleine
cohérence avec sa foi, aux mérites de
la fortune, a la noblesse de la famille,
a la profondeur de la science. La
vocation prime sur tous les mérites:
l'étoile qu'ils avaient vue en Orient
les précédait pour s'arréter au-dessus
du lieu ou était I'Enfant.



Avant tout, il y a la vocation. Dieu
nous aime avant méme que nous
sachions nous adresser a Lui, et c'est
Lui qui infuse en nous l'amour que
nous Lui rendons. La bonté
paternelle de Dieu vient a notre
rencontre. Notre Seigneur n'est pas
seulement juste, Il est beaucoup plus
que cela. Il est miséricordieux. Il
n'attend pas que nous allions a Lui; I1
s'avance, avec des marques évidentes
d'affection paternelle.

La vocation vient en premier lieu.
C'est I'étoile qui a commencé a luire
pour nous orienter sur notre chemin
d'amour de Dieu. Il ne serait donc
pas logique de douter si, parfois, a
certains moments de notre vie
intérieure, presque toujours par
notre faute, il arrivait, comme dans
le voyage des Mages, que 1'Etoile
disparaisse. Alors que nous
connaissons déja la splendeur divine
de notre vocation et que nous
sommes persuadeés de son caractéere



définitif, il se peut que la poussiére
que nous soulevons en marchant —
nos miséres — forme un nuage
opaque, qui empéche le passage de la
lumieére.

Que faire alors? Suivre les pas de ces
hommes saints: demander. Hérode
se servit de la science pour se
comporter injustement; les Rois
Mages l'utilisérent pour faire le bien.
Mais, nous autres chrétiens, nous
n'avons pas besoin d'interroger
Hérode ou les sages de la terre. Le
Christ a donné a son Eglise la
sécurité de sa doctrine, le courant de
grace des Sacrements; Il a prévu qu'il
y ait des personnes pour nous
orienter, pour nous conduire, pour
nous rappeler constamment le
chemin. Nous disposons d'un trésor
infini de science: la Parole de Dieu
gardée dans 1'Eglise; la grace du
Christ, administrée dans les
sacrements; le témoignage et
I'exemple de ceux qui vivent a coté



de nous avec droiture et qui ont su
faire de leur vie un chemin de
fidélité a Dieu.

Permettez-moi de vous donner un
conseil: s'il vous arrivait de perdre la
lumiére, ayez toujours recours au
bon Pasteur. Mais qui est le bon
Pasteur ? Celui qui entre par la porte
de la fidélité a la doctrine de I'Eglise;
celui qui ne se comporte pas comme
le mercenaire qui, voyant venir le
loup, abandonne les brebis et
s'enfuit; et le loup les emporte et
disperse le troupeau. Croyez que la
parole divine n'est pas vaine; et
I'insistance du Christ — ne voyez-
vous pas avec quelle affection 11
parle de pasteurs et de brebis, du
bercail et du troupeau ? — est une
démonstration pratique de la
nécessite d'avoir un bon guide pour
notre ame.

S'il n'y avait pas de mauvais pasteurs,
écrit saint Augustin, Il n'aurait pas



précisé, et parle du bon. Qui est le
mercenaire ? Celui qui voit le loup et
s'enfuit. Celui qui n'ose pas
réprouver les pécheurs avec liberté
d'esprit. Le loup saisit une brebis par
le cou, le diable incite un fidele a
commettre un adultére. Et toi, tu te
tais, tu ne réprouves rien. Tu es un
mercenaire; tu as vu venir le loup et
tu as fui. Peut-étre dira-t-il: non, je
suis ici, je n'ai pas fui. Et je réponds:
non, tu as fui parce que tu t'es tu; et
tu t'es tu parce que tu as eu peur.

La sainteté de 1'épouse du Christ s'est
toujours manifestée — comme elle se
manifeste encore aujourd'’hui — par
une abondance de bons pasteurs.
Mais la foi chrétienne, qui nous
apprend a étre simples, ne fait pas de
nous des naifs. Il y a des mercenaires
qui se taisent, etil y a des
mercenaires qui prononcent des
paroles qui ne viennent pas du
Christ. C'est pourquoi, si le Seigneur
permet que nous restions dans



I'obscurité, méme dans les petites
choses; si nous sentons que notre foi
n'est pas ferme, courons au bon
Pasteur, a celui qui entre par la porte
en exercant son droit, a celui qui, en
donnant sa vie pour autrui veut étre,
dans sa parole et sa conduite, une
ame éprise de Dieu: un pécheur
aussi, peut-étre; mais qui a toujours
confiance dans le pardon et la
miséricorde du Christ.

Sivotre conscience vous reproche
quelque faute méme si elle ne vous
semble pas grave — si vous avez un
doute, accourez au sacrement de la
pénitence. Allez trouver le prétre qui
vous dirige, celui qui sait exiger de
vous une foi robuste, une ame
délicate, une véritable force
chrétienne. Dans 1'Eglise, chacun est
absolument libre de se confesser
avec n'importe quel prétre, pourvu
qu'il ait les licences requises; mais un
chrétien a la vie claire accourra
librement vers celui qu'il sait étre le



bon Pasteur, qui peut 'aider a lever
les yeux pour voir de nouveau, la-
haut, 1'étoile du Seigneur.

Videntes autem stellam, gavisi sunt
gaudio magno valde, dit le texte latin
dans une admirable redondance:
découvrant de nouveau l'étoile, ils se
réjouirent avec une tres grande joie.
Pourquoi tant de joie ? Parce que,
eux, qui n'ont jamais douté, recoivent
du Seigneur la preuve que I'étoile
n'avait pas disparu: ils avaient cessé
de la contempler avec leurs yeux,
mais ils l'avaient toujours conservée
dans leur ame. Il en est ainsi de la
vocation du chrétien: s'il ne perd pas
la foi, s'il maintient son espérance en
Jésus-Christ, qui sera avec nous
jusqu'a la consommation des siecles,
il voit réapparaitre 1'étoile. En
constatant une fois de plus la réalité
de sa vocation, il sent naitre en lui
une joie plus grande, qui augmente
sa foi, son espérance et son amour.



Entrant dans la maison, ils virent
L'Enfant avec Marie, sa Meére et,
s'agenouillant, ils I'adorerent. Nous
nous agenouillons, nous aussi,
devant Jésus, Dieu caché sous son
humanité: nous lui redisons que
nous ne voulons pas tourner le dos a
son appel divin, que nous ne nous
éloignerons jamais de Lui; que nous
enléverons de notre chemin tout ce
qui constitue un obstacle a notre
fidélité; que nous désirons
sincerement suivre ses inspirations.
Toi, dans ton ame, et moi aussi —
dans ma priére intime, qui est
comme un grand silence qui crie —
nous racontons a I'Enfant Jésus que
nous voulons étre d'aussi bons
exécutants que les serviteurs de la
parabole, pour qu'll puisse nous dire
comme a eux: réjouis-toi, serviteur
bon et fidele.

Et, ouvrant leurs trésors, ils lui
offrirent des présents: de l'or, de
I'encens et de la myrrhe. Arrétons-



nous un peu pour comprendre ce
passage du saint Evangile. Comment
pouvons-nous, nous qui ne valons
rien, offrir quelque chose a Dieu ?
L'Ecriture dit: tout don excellent,
toute donation parfaite vient d'en
haut. L'homme ne réussit peut-étre
méme pas a découvrir entierement la
profondeur et la beauté des dons du
Seigneur: Si tu savais le don de Dieu!
répond Jésus a la Samaritaine. Jésus-
Christ nous a appris a attendre tout
du Pere, a chercher, avant tout, le
royaume de Dieu et sa justice, car
tout le reste nous sera donné par
surcroit, et Il sait bien, Lui, ce dont
nous avons besoin.

Dans I'économie du salut, Notre Pere
soigne chaque ame avec une
délicatesse pleine d'amour: chacun
recoit de Dieu son don particulier,
I'un celui-ci, 'autre celui-la. Il peut
paraitre inutile, par conséquent, de
s'efforcer d'offrir a Dieu quelque
chose dont Il n'a pas besoin; dans



notre situation de débiteurs
insolvables, nos dons
ressembleraient a ceux de I'Ancienne
Loi, que déja Dieu n'acceptait pas:
Sacrifices, obligations, holocaustes
pour les péches, tu ne les as voulus ni
agrées et cependant ils sont offerts
d'apres la Loi.

Mais le Seigneur sait que donner est
le propre de ceux qui aiment, et Lui-
méme nous montre ce qu'll désire de
nous. Ni les richesses, ni les fruits, ni
les animaux de la terre, de la mer ou
de l'air, ne lui importent, parce que
tout est sien; Il veut quelque chose
d'intime, que nous devons librement
Lui donner: mon fils, donne-moi ton
coeur. Vous voyez? Il ne se satisfait
pas du partage: Il veut tout. Il ne
cherche pas ce qui nous appartient.
je le répete: c'est nous-mémes qu'll
veut. C'est de 13, et de 1a seulement
que proviennent tous les autres
présents que nous pouvons offrir au
Seigneur.



Offrons-Lui, par conséquent, de l'or:
l'or fin de notre détachement de la
fortune et des biens matériels.
N'oublions pas que ce sont des choses
bonnes, puisqu'elles viennent de
Dieu. Mais le Seigneur a voulu que
nous les utilisions sans y attacher
notre coeur, en les faisant fructifier
pour le bien de I'humanité.

Les biens de la terre ne sont pas
mauvais; ils se corrompent quand
I'homme les érige en idoles, et quand
il se prosterne devant eux; ils
s'ennoblissent quand nous les
utilisons pour faire le bien, en
oeeuvrant chrétiennement pour la
justice et la charité. Nous ne pouvons
poursuivre les biens a la maniere
d'un homme qui va a la recherche
d'un trésor; notre trésor, il est 1a,
couché dans une créeche: c'est le
Christ, et tous nos amours doivent se
joindre en Lui, car la ou est notre 29
trésor, 1a aussi est notre cceur.



Nous lui offrons de 1'encens: nos
désirs, qui s'élevent vers le Seigneur,
de mener une vie noble, d'ou se
dégage le bonus odor Christi, le
parfum du Christ. Imprégner nos
paroles et nos actions de ce bonus
odor, c'est semer la compréhension,
I'amitié. Que notre vie accompagne
la vie des autres hommes, pour que
personne ne se trouve ou ne se sente
seul. Notre charité doit aussi étre
faite d'affection, de chaleur humaine.

Jésus-Christ nous l'enseigne.
L'humanité attendait depuis des
siecles la venue du Sauveur; les
propheétes I'avaient annoncée de
mille manieres; et, jusqu'aux
derniéres extrémités de la terre —
meéme si, a cause du péché et de
l'ignorance, une grande partie de la
Révélation de Dieu aux hommes se
trouvait perdue — se conservaient le
désir de Dieu et I'espérance du
rachat.



La plénitude des temps arrive et,
pour remplir cette mission, ce n'est
pas un geénie philosophe, comme
Platon ou Socrate, qui apparait; ce
n'est pas un conquérant puissant,
comme Alexandre, qui s'installe sur
la terre. C'est un Enfant qui nait a
Bethléem. Il est le Rédempteur du
monde; mais, avant méme de parler,
Il montre son amour par des actes. I1
n'apporte aucune formule magique
parce qu'll sait que le salut qu'll offre
doit passer par le coeur de I'homme.
Ses premieres actions sont des
sourires, des pleurs d'enfant, le
sommeil sans défense d'un Dieu
incarné: et ceci pour nous inspirer de
I'amour, pour que nous sachions
L'accueillir dans nos bras.

Nous nous rendons compte
maintenant, une fois de plus, de ce
qu'est le christianisme. Si le chrétien
n'aime pas avec des ceuvres, il a
échoué en tant que chrétien, et donc
en tant que personne. Tu n'as pas le



droit de penser aux autres comme
s'ils étaient des numéros ou des
marchepieds, tout juste bons a te
permettre de monter; ou une masse a
exalter ou a humilier, a adorer ou a
mépriser, suivant les cas. Pense aux
autres — et avant tout, a ceux qui
sont pres de toi —, comme a ce qu'ils
sont: des enfants de Dieu, avec toute
la dignité qui s'attache a ce titre
merveilleux.

Nous devons nous comporter comme
des enfants de Dieu avec les enfants
de Dieu: notre amour doit étre un
amour qui se sacrifie, un amour
quotidien, fait de mille détails de
compréhension, de sacrifice
silencieux, de don discret de soi.
Voila le bonus odor Christi, qui faisait
dire aux compagnons de nos
premiers freres dans la foi: voyez
comme ils s'aiment!

Il ne s'agit pas la d'un idéal lointain.
Le chrétien n'est pas un Tartarin de



Tarascon, obstiné a chasser le lion la
ou il ne peut le trouver, dans les
couloirs de sa maison. je préféere
toujours parler de la vie quotidienne
dans ce qu'elle a de concret. de la
sanctification du travail, des
relations familiales et de I'amitié. Si
nous ne sommes pas chrétiens, 1a, ou
le serons-nous ? La bonne odeur de
I'encens provient d'une braise qui
brile sans ostentation une multitude
de grains; ce qui signale chez les
hommes le bonus odor Christi ce n'est
pas la flamme d'un feu de paille,
mais l'efficacité d'un brasier de
vertus qui se nomment justice,
loyauté, fidélité, compréhension,
joie...

Et voici qu'avec les Rois Mages, nous
offrons aussi la myrrhe, c'est-a-dire
le sacrifice indispensable a la vie
chrétienne. La myrrhe nous rappelle
le souvenir de la passion du
Seigneur: sur la Croix on Lui donne a
boire de la myrrhe mélée a du vin, et



c'est avec de la myrrhe que son corps
est oint pour la sépulture. Mais ne
pensez pas que de réfléchir a la
nécessité du sacrifice et de la
mortification puisse ajouter une note
de tristesse a la joie de cette féte que
nous célébrons aujourd'hui.

La mortification n'est ni pessimisme
ni aigreur. La mortification ne vaut
rien sans la charité: c'est pourquoi
nous devons chercher des
mortifications qui, en nous aidant a
dominer les choses de la terre, ne
mortifient pas ceux qui vivent avec
nous. Le chrétien ne peut étre ni un
bourreau ni un misérable; c'est un
homme qui sait a la fois aimer et le
montrer, et pour qui la douleur est la
pierre de touche de 'amour.

Mais j'ajoute, encore une fois, que
cette mortification ne saurait
consister en de grands
renoncements, qui d'ailleurs se
présentent rarement. Il doit s'agir



plutot de petites luttes: sourire a qui
nous importune, refuser au corps les
caprices de biens superflus, nous
habituer a écouter autrui, faire
fructifier le temps que Dieu met a
notre disposition... Et tant d'autres
détails, insignifiants en apparence,
qui surgissent sans que nous les
cherchions — contrariétés,
difficultés, chagrins — au fil de
chaque jour.

Je termine en reprenant quelques
mots de 1'Evangile d'aujourd'hui:
entrant dans la maison, ils virent
I'Enfant avec Marie, sa mere. Notre
Dame ne se sépare pas de son Fils.
Les Rois Mages ne sont pas regus par
un roi juché sur son trone, mais par
un enfant dans les bras de sa meére.
Demandons a la Mere de Dieu, notre
Meére, de nous préparer le chemin
qui conduit au plein amour: Cor
Mariae dulcissimum, iter para tutum!
Son doux cceur connait le chemin le
plus str pour rencontrer le Christ.



Les Rois Mages ont une étoile; nous,
nous avons Marie, Stella maris, Stella
Orientis. Nous lui disons aujourd'hui:
Sainte Marie, Ftoile de la mer, Ftoile
du matin, aide tes enfants. Notre zele
pour les &mes ne doit pas connaitre
de frontiéres, car personne n'est
exclu de I'amour du Christ. Les Rois
Mages ont été les précurseurs des
gentils; mais, la Rédemption
consommeée, il n'y a plus désormais
ni juif, ni grec, ni esclave ni homme
libre, ni homme ni femme; il n'existe
de discrimination d'aucun type, car
tous vous ne faites qu'un dans le
Christ Jésus.

Nous autres chrétiens, nous ne
pouvons étre exclusifs, ni séparer ou
classer les ames; beaucoup viendront
d'Orient et d'Occident. Dans le Cceur
du Christ, il y a de la place pour tous.
Ses bras — nous en avons un
exemple admirable dans la créeche —
sont ceux d'un Enfant, mais ce sont



les mémes qui, étendus sur la croix,
attireront tous les hommes.

Une derniéere pensée pour notre Pére
et Seigneur saint Joseph, I'homme
juste, qui, dans la scéne de
1'Epiphanie, est une fois de plus passé
inapercu. je I'imagine recueilli dans
la contemplation, protégeant avec
amour I'Enfant Dieu qui, fait
Homme, a été confié a ses soins
paternels. Avec la merveilleuse
délicatesse de celui qui ne pense pas
a lui-méme, le saint Patriarche se
dépense dans un service aussi
silencieux qu'efficace.

Nous avons parle aujourd'hui de vie
de priére et de désir d'apostolat. Quel
meilleur maitre que saint Joseph ? Si
vous voulez un conseil, voici celui
que je prodigue inlassablement
depuis des années: Ite ad Ioseph,
allez a saint Joseph. Il vous montrera
des chemins concrets, des moyens
humains et divins d'approcher Jésus.



Et, comme il I'a fait, vous irez porter
dans vos bras, embrasser, vétir,
soigner cet Enfant-Dieu qui nous est
né. Avec 'hommage de leur
vénération, les Mages offrirent a
Jésus de l'or, de I'encens et de la
myrrhe; Joseph, lui, a donné tout
entier son cceur, jeune et plein
d'amour.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ch/article/en-la-fete-de-
lepiphanie-du-seigneur/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ch/article/en-la-fete-de-lepiphanie-du-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/en-la-fete-de-lepiphanie-du-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/en-la-fete-de-lepiphanie-du-seigneur/

	En la fête de l’Épiphanie du Seigneur

