
opusdei.org

Eduquer dans la
liberté

La confiance dont on est l'objet
est un stimulant pour agir; par
contre, la méfiance paralyse.
C'est pourquoi il est
indispensable d'aider les
enfants à administrer leur
liberté.

18/04/2014

Dieu a voulu créer des êtres libres,
avec toutes les conséquences que
cela comporte. En bon Père, il nous a
donné un guide-âne — la loi morale
— pour que nous puissions user



correctement de la liberté, c’est-à-
dire, de sorte qu’elle tourne à notre
propre bien. En même temps, il a
voulu courir le risque résultant de
notre liberté [1]. D’une certaine
façon, on peut dire que le Tout-
puissant a accepté de soumettre ses
desseins à l’approbation de
l’homme ; que Dieu condescend à se
mettre au niveau de notre liberté, de
notre imperfection, de nos misères [2],
parce qu’il préfère notre amour
librement donné à l’esclavage d’un
pantin ; il préfère l’échec apparent de
ses plans plutôt que de conditionner
notre réponse. Saint Josémaria cite
dans Chemin, un « dit » attribué à
sainte Thérèse : « Thérèse, j’ai
voulu…, mais les hommes n’ont pas
voulu » [3]. Le sacrifice du Christ sur
la Croix prouve de la manière la plus
éloquente jusqu’à quel point Dieu est
prêt à respecter notre liberté
humaine ; et s’il en est arrivé à cette
extrémité, pourra se dire un parent



chrétien, qui suis-je pour ne pas en
faire autant ?

Aimer ses enfants, c’est aimer leur
liberté. Or, cela suppose aussi de 
courir un risque, d’êtreexposé aux
conséquences de la liberté de ses
enfants. C’est uniquement de la sorte
que leur croissance sera vraiment la
leur : une opération vitale,
immanente, et non pas un
automatisme ou un reflexe
conditionné par la contrainte ou la
manipulation. De la même façon que
la plante ne pousse pas parce que le
jardinier tire sur elle mais parce
qu’elle fait sienne sa nourriture,
ainsi l’être humain progresse en
humanité dans la mesure où il
assume librement le modèle qu’il
reçoit initialement. C’est pourquoi, 
les parents qui aiment vraiment, qui
cherchent sincèrement le bien de leurs
enfants, après avoir donné les conseils
et les indications opportunes, doivent
se retirer avec délicatesse pour que



rien ne nuise au grand bien qu’est la
liberté, qui rend l’homme capable
d’aimer et de servir Dieu. Ils doivent
se souvenir que Dieu lui-même a voulu
qu’on l’aime et qu’on le serve en toute
liberté, et qu’il respecte toujours nos
décisions personnelles [4].

Une liberté voulue et voulue de
nouveau

C’est pourquoi vouloir la liberté de
ses enfants se situe très loin d’une
indifférence insouciante envers la
façon dont ils en usent. La paternité
prolonge dans l’éducation ce qu’elle
a commencé dans la génération. Par
conséquent, vouloir la liberté de ses
enfants veut dire aussi savoir la 
vouloir de nouveau. Comme Dieu le
fait avec les hommes, suaviter et
fortiter, les parents doivent être
capables d’inviter leurs enfants à
utiliser leurs capacités de telle sorte
qu’ils grandissent comme des
personnes de bien. Une bonne



occasion pour le faire est peut-être
un des moments où les enfants
demandent la permission de suivre
certains plans. Il peut alors être
opportun de leur répondre que c’est
à eux de décider après en avoir
pondéré toutes les circonstances de
et qu’ils doivent se poser la question
de savoir si ce qu’ils demandent leur
convient réellement ou non, tout en
les aidant à distinguer la nécessité du
caprice, à comprendre qu’il n’est pas
juste de gaspiller de l’argent en des
choses que beaucoup ne peuvent pas
se permettre, etc.

En jouant un peu sur les mots, nous
pouvons imaginer que le verbe «
requérir » se réfère à une sorte de
double vouloir : quérir (au sens
étymologique du terme : chercher) et
re-quérir. Il n’est pas possible de
requérir la liberté humaine si l’on
n’en aime pas au préalable les
conséquences, si on ne les assume
pas ou ne les respecte pas. C’est



pourquoi le respect authentique de la
liberté doit promouvoir l’effort
intellectuel et les exigences morales
qui aident la personne à savoir se
contrôler, à se surpasser. Telles sont
les modalités de toute croissance
humaine. Par exemple, les parents
doivent attendre de leurs enfants,
selon leur âge, qu’ils respectent
certaines limites. Parfois, une
punition peut être nécessaire, mais
en l’appliquant avec prudence et
modération, en avançant les raisons
opportunes et, cela va sans dire, sans
violence. Faire confiance et
encourager, avec patience, donne de
meilleurs résultats. Même dans le cas
extrême où l’enfant prend une
décision que les parents ont de bons
motifs de tenir pour une erreur, voire
pour une source de malheur, la
solution n’est pas dans la violence
mais dans la compréhension et — plus
d’une fois — il convient de rester aux
côtés de l’enfant, de l’aider à
surmonter les difficultés et, s’il est



nécessaire, à tirer tout le bien possible
de ce mal [5]. En toute état de cause,
la tâche de formation consiste à faire
en sorte que les personnes veuillent ;
en définitive, à fournir les outils
intellectuels et moraux pour que
chacun soit capable de faire le bien
par conviction personnelle.

Savoir corriger

Respecter la personne et sa liberté ne
signifie pas considérer que tout ce
qu’elle pense ou fait est bon. Les
parents doivent dialoguer avec leurs
enfants sur ce qui est bon ou
meilleur, et, dans certains cas, ils
devront inévitablement avoir le
courage de corriger avec l’énergie
nécessaire. Puisque non seulement
ils respectent leurs enfants mais
qu’ils les aiment, ils ne tolèrent pas
n’importe quel comportement.
L’amour est ce que nous pouvons
rencontrer de moins tolérant,
permissif ou condescendant dans les



rapports humains : parce que, s’il est
possible d’aimer quelqu’un avec ses
défauts, il n’est pas possible de
l’aimer à cause de ses défauts.
L’amour souhaite le bien de la
personne, qu’elle donne le meilleur
d’elle-même, qu’elle atteigne le
bonheur. Voilà pourquoi celui qui
aime veut que l’autre lutte contre ses
déficiences et rêve de l’aider à les
corriger.

Les éléments positifs d’une personne
— tout au moins potentiellement —
sont toujours plus nombreux que ses
défauts et ce sont ces bonnes qualités
qui la rendent plus aimable. Or, on
n’aime pas les qualités positives mais
les personnes qui les possèdent et
celles-ci possèdent ces qualités
mêlées à d’autres qui sont un peu
moins positives. Une attitude 
correcte est souvent le résultat de
beaucoup de corrections, qui seront
d’autant plus efficaces qu’elles sont
faites dans un sens positif, en



mettant surtout en relief ce qui peut
être amélioré à l’avenir.

À la lumière de tout ce qui a été dit,
on comprend bien que toute
méthode éducative en appelle à la
liberté des personnes. C’est
précisément en cela que l’éducation
se distingue de l’instruction ou du
dressage. « Éduquer à la liberté » est
un pléonasme : cela n’ajoute rien au
verbe « éduquer ».

La valeur éducative de la confiance

Cependant, l’expression « éduquer à
la liberté » permet de mettre l’accent
sur la nécessité de former dans un
climat de confiance. Comme nous
l’avons déjà souligné, les attentes des
autres en rapport avec notre
comportement sont comme des
motivations morales de nos actions.
La confiance dont on nous témoigne
nous pousse à agir. Et nous sommes
en revanche paralysés si nous
ressentons une méfiance à notre



égard. Cela est évident dans le cas
des personnes plus jeunes ou des
adolescents, qui en sont encore à
modeler leur caractère et apprécient
d’autant plus les jugements d’autrui.

Avoir confiance signifie avoir foi,
faire crédit à quelqu’un, le
considérer comme capable de la
vérité : de la manifester ou de la
garder, selon les cas, mais aussi de la
vivre. La confiance que l’on fait à
l’autre entraîne d’habitude un double
effet : de manière immédiate, un
sentiment de reconnaissance, car il
est conscient d’avoir reçu un don ; en
plus, la confiance favorise le sens de
ses responsabilités. Si celui qui me
demande quelque chose d’important
espère que je vais le lui donner, c’est
bien parce qu’il a déjà confiance que
je peux le faire : l’idée qu’il se fait de
moi est une idée élevée. Si cette
personne se fie à moi, je me sens
poussé à satisfaire ses attentes, à
répondre de mes actes. Faire



confiance à quelqu’un, voilà une
manière très profonde de le charger
de faire quelque chose.

Une bonne partie de ce que les
éducateurs peuvent faire dépend de
la dose de confiance qu’ils ont su
susciter chez les personnes. Les
parents notamment doivent gagner
la confiance de leurs enfants, en leur
faisant d’abord eux-mêmes
confiance. Lorsqu’ils sont en bas âge,
il convient de stimuler l’usage de leur
liberté, par exemple en leur
demandant certaines choses et en
leur donnant des explications sur le
bien et le mal. Or, cela n’aurait pas
de sens si la confiance venait à
manquer, ce sentiment mutuel qui
aide les personnes à ouvrir leur
intimité et sans lequel il est difficile
de proposer des objectifs et des
tâches qui contribuent à la
croissance personnelle.



La confiance se donne, s’obtient, se
génère ; elle ne peut pas être imposée
ni exigée. On la mérite par l’exemple
de son intégrité : donner soi-même
d’abord ce que l’on demande aux
autres. C’est ainsi que l’on acquiert
l’autorité morale nécessaire pour
requérir les autres et que l’on
comprend qu’éduquer dans la liberté
rend possible d’éduquer la liberté.

Éduquer la liberté

L’éducation peut s’entendre comme
une habilitation de la liberté en vue
d’être capable de percevoir l’appel de
ce qui a de la valeur — ce qui
enrichit et invite à grandir — et à
faire face à ses requêtes pratiques.
Cela s’obtient en proposant des
objectifs à la liberté, des tâches
pleines de bon sens.

Chaque âge de la vie a ses aspects
positifs. L’un des plus nobles dans la
jeunesse est la facilité à faire
confiance et à répondre positivement



aux exigences aimables. Dans un
délai relativement court des
changements notables peuvent se
remarquer chez des jeunes à qui on a
confié des charges qu’ils pouvaient
assumer et qu’ils considéraient
comme importantes : aider
quelqu’un, collaborer avec les
parents dans une fonction
éducative… En revanche, cette
noblesse se manifeste, sous une
forme pervertie et souvent violente,
contre ceux qui se limitent à flatter
leurs caprices. À première vue, cette
attitude est plus commode, mais à la
longue le prix à payer est beaucoup
plus élevé et, surtout, cela n’aide pas
à mûrir, car ne prépare pas les
jeunes à la vie. Celui qui s’habitue
dès son enfance à penser que tout
trouve automatiquement une
solution, sans aucun effort ni
abnégation, ne mûrira probablement
pas avec le temps. Et lorsque la vie le
blessera — ce qu’elle fera
inévitablement —, il n’y aura peut-



être pas de solution. L’homme doit
modeler son caractère, apprendre à
attendre les résultats après un effort
long et ininterrompu, à surmonter
l’esclavage de l’immédiat.

Il est sûr que l’atmosphère
d’hédonisme et de consommation
que prévaut aujourd’hui dans
beaucoup de familles du « premier
monde » — mais aussi dans un bon
nombre de milieux de pays moins
développés — n’aide pas à saisir la
valeur de la vertu ou l’importance de
retarder une satisfaction pour
obtenir un bien plus grand. Ceci dit,
malgré cette circonstance
défavorable, le bon sens peut mettre
en évidence l’importance de l’effort :
par exemple, de nos jours la culture
sportive est une référence
spécialement forte qui fait
comprendre que celui qui souhaite
gagner une médaille doit être prêt à
se soumettre à des entraînements
prolongés et durs. En général, la



personne capable de s’orienter vers
des biens qui en valent vraiment la
peine doit être prête à affronter des
tâches de grande envergure (aggredi)
et à persévérer avec ténacité dans
son effort lorsque le découragement
arrive et des difficultés apparaissent
(sustinere). Ces deux dimensions de
la force d’âme fournissent l’énergie
morale pour ne pas se contenter de
ce qui a déjà été obtenu, mais de
continuer de grandir, de s’améliorer
encore. Aujourd’hui il est
spécialement importante de montrer
avec éloquence qu’une personne
munie d’une telle énergie morale est 
plus libre qu’une autre qui ne l’a pas.

Nous sommes tous appelés à gagner
cette liberté morale, qui ne peut
s’obtenir que par l’usage moralement
bon — et non pas n’importe quel
autre usage — du libre arbitre. C’est
un défi pour les éducateurs, en
particulier pour les parents, que de
montrer de façon convaincante que



l’usage authentiquement humain de
la liberté ne consiste pas tant à faire
ce dont nous avons envie qu’à faire
le bien parce que nous en avons envie,
ce qui, comme saint Josémaria avait
l’habitude de le dire, est la raison la
plus surnaturelle qui soit [6]. Telle est
la voie pour se dégager de
l’atmosphère étouffante de la
suspicion et de la contrainte morale,
qui empêchent de chercher
pacifiquement la vérité et le bien et
d’y adhérer cordialement. Il n’est pas
de plus grand aveuglement que de se
laisser aller à ses passions, à ses «
envies » ou à son manque d’envie.
Celui qui ne peut aspirer qu’aux
choses qui lui disaient est moins libre
que celui qui peut se proposer un
bien ardu, non seulement sur le
papier mais dans les œuvres.
Personne n’est plus malheureux que
celui qui, ayant l’ambition de faire le
bien, se surprend sans forces pour
aller jusqu’au bout. Car la liberté
trouve tout son sens lorsqu’on



l’exerce au service de la vérité qui
rachète, lorsqu’on en use pour
rechercher l’Amour infini d’un Dieu
qui nous libère de toutes les servitudes
[7].

[1] . Quand le Christ passe, n° 113.

[2] . Ibid.

[3] . Chemin, n° 761.

[4] . Entretiens, n° 104.

[5] . Ibid.

[6] . Quand le Christ passe, n° 17.

[7] . Amis de Dieu, n° 27.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/eduquer-dans-
la-liberte/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/eduquer-dans-la-liberte/
https://opusdei.org/fr-ch/article/eduquer-dans-la-liberte/
https://opusdei.org/fr-ch/article/eduquer-dans-la-liberte/

	Eduquer dans la liberté

