
opusdei.org

Conférence du
Prélat : "Élargir son
cœur"

Quelques considérations de Mgr
Fernando Ocáriz, prélat de
l'Opus Dei, sur l'action sociale
chrétienne à la lumière du
message de saint Josémaria, qui
a eu lieu lors de la conférence
#BeToCare, à laquelle 200
entrepreneurs sociaux de 30
pays ont participé.

21.02.2023



Sommaire

Introduction
La dimension spirituelle
La dimension professionnelle
La dimension personnelle
La dimension collective
À l'horizon du centenaire de
l'Opus Dei (2028-2030)

À l'occasion du dixième anniversaire
d'Harambee, Mgr Javier Echevarría a
prononcé la conférence Le cœur du
chrétien, moteur du développement
social[1] . Alors que l’on commémore
le 20ème anniversaire de cette même
initiative et dans le cadre de cette 
Journée de l'innovation sociale, je
souhaite poursuivre les réflexions de
mon prédécesseur. À la lumière de la
doctrine sociale de l'Église et du
message de saint Josémaria, je vais
me concentrer sur la dimension
sociale de la vocation chrétienne.

Il y a dix ans, Don Javier nous faisait
considérer le dialogue entre Jésus et

• 
• 
• 
• 
• 
• 

https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/


un docteur de la Loi : il nous révèle
que l'amour de Dieu est inséparable
de l'amour des autres. « Lorsqu'un
docteur de la Loi Lui demanda quel
était le premier commandement, le
Seigneur ne se limita pas à indiquer
que l'amour de Dieu est le plus grand
et le premier commandement, mais il
ajouta la nécessité d'aimer son
prochain comme un commandement
inclus dans le premier (Mt 22,35-39)
»[2].

Il est important de garder à l'esprit la
dimension relationnelle de la
personne. Benoît XVI, dans
l'encyclique Caritas in veritate,
affirme que «la créature humaine,
qui est de nature spirituelle, se
réalise dans les relations
interpersonnelles. Plus elle les vit de
manière authentique, plus son
identité personnelle mûrit
également». Cette réalité « nous
oblige à approfondir de manière
critique et sur le plan des valeurs la



catégorie de la relation (...) » et aide à
«comprendre de façon éclairée la
dignité transcendante de l’homme»[3].

Vous, de manières et avec des
perspectives très diverses, vous vous
consacrez professionnellement à
soigner et à rendre leur dignité aux
personnes, en particulier celles qui
en ont le plus besoin. Vous savez par
expérience que, pour parvenir à un
véritable développement intégral,
bien que les institutions et les
structures soient nécessaires, il est
également nécessaire d’aller à la
rencontre des personnes, de créer les
contextes et les conditions pour que
le développement ait lieu, afin que la
personne ait la possibilité de se
perfectionner dans toutes ses
dimensions. En tant que disciples de
Jésus-Christ, nous sommes appelés, à
un nouveau titre – celui de chrétiens
–, à prendre soin des gens, à prendre
soin du monde.



Que voyons-nous dans le monde ?
Parallèlement aux nouvelles
possibilités de progrès humain
offertes par les avancées en matière
de santé, de technologie, de
communication et tant d'autres
exemples inspirants, apparaissent les
injustices et les blessures dont
l'humanité saigne. « Dans le monde
actuel, la pauvreté présente de
nombreux visages : malades et
personnes âgées traités avec
indifférence ; solitude de nombreux
laissés-pour-compte ; drame des
réfugiés ; une misère dans laquelle
vit une grande partie de l'humanité...
La pauvreté est souvent la
conséquence d'injustices qui crient
vers le Ciel »[4].

Comme je vous le disais également
dans une lettre de 2017, « Rien de
tout cela ne peut nous laisser
indifférents », nous sommes tous
appelés à faire « fonctionner « 
l'imagination de la charité » pour

https://opusdei.org/fr/article/lettre-pastorale-14-fevrier-2017/


apporter le baume de la tendresse de
Dieu à tous nos frères dans le besoin
»[5].

Lorsque l'être humain ignore ou
méconnaît sa condition d'enfant de
Dieu, toutes ses relations en sont
affectées : relations avec lui-même,
avec les autres et avec la création.
Comme l'a dit le pape François,
l'interdépendance se transforme en
dépendances, « nous perdons cette
harmonie de l'interdépendance dans
la solidarité »[6].

Nous sommes coresponsables de
prendre soin du monde, en
construisant des relations fondées
sur la charité, la justice et le respect,
notamment en vainquant la maladie
de l'indifférence. Saint Jean-Paul II a
écrit : « Oui, tout homme est le
gardien de son frère, car Dieu confie
l'homme à l'homme »[7].

Bien des initiatives que vous
représentez ont été inspirées par



saint Josémaria. Et beaucoup
d'entrevous, de par la même
inspiration, travaillent dans des
organisations de caractères et
d'orientations différentes parce que
vous vous êtes sentis poussés à "faire
quelque chose", à ne pas rester les
bras croisés.

C'est le cœur de l'esprit de l'Opus Dei
que de transformer les réalités
ordinaires en un lieu de rencontre
avec Dieu et de service des autres ;
c’est le désir de personnes mûres,
sensibles aux autres et
professionnellement compétentes,
qui cherchent à faire du monde un
lieu plus juste et plus fraternel. 
Aimer le monde passionnément
signifie le connaître, en prendre soin
et le servir.

L'attitude à l'égard des besoins
sociaux a été résumée par saint
Josémaria dans une lettre publiée
dans les années 1950 : « Le chrétien



ne peut pas être individualiste, il ne
peut pas ignorer les autres, il ne peut
pas vivre égoïstement, en tournant le
dos au monde : il est essentiellement
social, membre responsable du Corps
Mystique du Christ »[8].

Dans cette session, et de la main du
Fondateur de l’Opus Dei, je me
concentrerai sur quatre dimensions :
la dimension spirituelle, la
dimension professionnelle, la
dimension personnelle et la
dimension collective.

La dimension spirituelle

Il peut sembler utopique de penser
que nous sommes capables de faire
quoi que ce soit pour soulager les
souffrances de l'humanité. Pourtant,
nous savons que c'est Jésus qui porte
le poids de la douleur humaine. Les
plaies de son côté, de ses mains et de
ses pieds rappellent les plaies du
monde. Et Jésus nous a dit : « chaque
fois que vous l’avez fait à l’un de ces



plus petits de mes frères, c’est à moi
que vous l’avez fait »[9].

Le chemin de l'identification au
Christ transforme le cœur humain et
l'ouvre à la charité. L'union avec le
Seigneur, dans les sacrements et
dans la prière, conduit à découvrir le
prochain et ses besoins et à accorder
moins d'attention à soi-même. La
charité change notre façon de voir
les choses. « La charité du Christ n'est
pas faite seulement de bons
sentiments envers le prochain et ne
se limite pas à l'inclination à la
philanthropie. La charité,
communiquée à l'âme par Dieu,
transforme intérieurement
l'intelligence et la volonté : elle
donne un fondement surnaturel à
l'amitié et à la joie de faire le bien
»[10].

Il y a quelque temps, dans une lettre,
je vous invitais à demander au
Seigneur d'élargir nos cœurs, de



nous donner un cœur à la mesure du
sien « pour que tous les besoins,
toutes les douleurs et les souffrances
des hommes et des femmes de notre
temps, particulièrement celles des
plus faibles, y trouvent une place »[11].
Un cœur priant, au milieu du monde,
qui soutient et accompagne les autres
dans leurs besoins.

L'identification à Jésus nous ouvre
aux besoins des autres. En même
temps, le contact avec les nécessiteux
nous conduit à Jésus. C'est pourquoi
saint Josémaria a écrit : « Les
pauvres, disait notre ami, sont mon
meilleur livre de spiritualité et le
motif principal de mes prières. J'"ai
mal aux pauvres" et j'"ai mal au
Christ" avec eux. Et, à cause de ce
mal, je comprends que je L'aime et
que je les aime »[12].

Jésus avait une prédilection pour les
pauvres et pour ceux qui souffraient,
mais Il voulait aussi être Lui-même



un nécessiteux et une victime. Dans
la personne qui souffre, nous
apercevons Jésus qui nous parle,
comme nous l'a rappelé le pape
François : « Savons-nous apprendre
des pauvres, trouver en eux le visage
du Christ et nous laisser évangéliser
par eux ? »[13]. Depuis l'Église
primitive, on a compris que le
message de l'Évangile inclut la
préoccupation pour les pauvres et
qu'il s'agit d'un signe reconnaissable
de l'identité chrétienne et d'un
élément de crédibilité[14].

La dimension professionnelle

Nous voulons mettre le Christ au
cœur de toutes les activités humaines
en sanctifiant le travail professionnel
et les tâches ordinaires du chrétien.
Cette mission se déroule dans la rue,
dans la société, notamment par le
travail. Comme nous le rappelle saint
Josémaria, « le travail courant – qu'il
soit humble ou brillant dans l'ordre



humain – est d'une haute valeur et
peut être le moyen très efficace
d'aimer et de servir Dieu et le
prochain ». Et il invite chacun « à
travailler – en toute autonomie,
comme bon [lui] semblera –, à
supprimer l'incompréhension et
l'intolérance parmi les hommes et à
rendre la société plus juste »[15].

Pour celui ou celle qui souhaite
suivre le Christ, tout travail est une
occasion de servir les autres, en
particulier ceux qui sont le plus dans
le besoin. Il existe des professions
dans lesquelles cet impact social est
plus immédiat ou plus évident,
comme, dans votre cas, le travail
dans des organisations axées sur
l'amélioration des conditions de vie
des personnes ou des groupes
défavorisés. Mais cette dimension de
service n'est pas réservée à certains,
elle doit être présente dans tout
travail honnête.



Dès que saint Josémaria a commencé
à diffuser son message, il disait que
pour sanctifier le monde, il n'était
pas nécessaire de changer de lieu, de
profession ou de milieu. Il s'agit de se
changer soi-même à l'endroit où l'on
se trouve.

La charité et la justice se rejoignent
dans l'idéal chrétien du travail. Loin
de la logique du "succès", le service
aux autres est le meilleur paramètre
de la performance professionnelle
d'un chrétien. Répondre aux
exigences de la justice dans le travail
professionnel est un objectif élevé et
ambitieux ; remplir ses obligations
n'est pas toujours facile, et la charité
va toujours plus loin, en demandant
à chacun de sortir généreusement de
soi pour aller vers les autres.

Dans la parabole du bon Samaritain,
l'aubergiste est comme placé au
second plan : on dit seulement qu'il a
agi de manière professionnelle. Son



comportement nous rappelle que
l'exercice de toute tâche
professionnelle nous donne
l'occasion de servir ceux qui sont
dans le besoin.

Parfois, on pourrait être tenté de "se
réfugier dans le travail", dans le sens
de ne pas découvrir sa dimension
sociale transformatrice, en se
contentant d'un faux spiritualisme.
Le travail sanctifié est toujours un
levier pour la transformation du
monde et le moyen habituel pour
réaliser des changements qui
rendent la vie des personnes plus
digne, afin que la charité et la justice
imprègnent vraiment toutes les
relations. Le travail ainsi effectué
peut contribuer à purifier les
structures du péché[16], en les
transformant en structures où le
développement humain intégral est
une réelle possibilité.



La foi nous aide à avoir confiance en
l'avenir. Comme l'affirmait saint
Josémaria, « notre travail apostolique
contribuera à la paix, à la
collaboration des hommes entre eux,
à la justice, à éviter la guerre, à éviter
l'isolement, à éviter l'égoïsme
national et les égoïsmes individuels :
parce que chacun se rendra compte
qu'il fait partie de toute la grande
famille humaine que la volonté de
Dieu oriente vers la perfection. Nous
contribuerons ainsi à écarter cette
angoisse, cette peur d'un avenir fait
de rancœurs fratricides, et à
confirmer la paix et l'harmonie dans
les âmes et dans la société :
tolérance, compréhension, entente et
amour »[17].

La dimension personnelle

Le message de l'Opus Dei nous
pousse à œuvrer pour la
transformation du monde par le
travail. Cela inclut également le fait



d’être « saisi de compassion »,
comme le Samaritain[18], comme une
exigence de l'amour qui amène la loi
(ce qui est "obligatoire") à sa
plénitude[19] . L'amour rend notre
liberté toujours plus disposée et
prête à faire le bien.

Saint Josémaria écrivait dans une
lettre datée de 1942 : « La
généralisation des remèdes sociaux
contre les fléaux de la souffrance ou
de la misère – qui permettent
aujourd'hui d'obtenir des résultats
humanitaires dont on ne pouvait
même pas rêver en d'autres temps –
ne pourra jamais remplacer la
tendresse effective – humaine et
surnaturelle – de ce contact
immédiat et personnel avec notre
prochain : avec ce pauvre d’un
quartier voisin, ou avec ce malade
qui vit sa douleur dans un immense
hôpital (...) »[20].



Nous sommes confrontés à un très
vaste panorama dans la famille et
dans la société. Un cœur élargi
s'efforcera de prendre soin des
parents âgés, de faire l'aumône, de
s'intéresser aux problèmes des
voisins, de prier pour un ami accablé
par un souci, de rendre visite à un
parent malade à l'hôpital ou à la
maison, de s'arrêter pour parler à un
sans domicile fixe que nous voyons
régulièrement, de l'écouter
patiemment, etc. etc.

D'ordinaire, il ne s'agit pas d'ajouter
de nouvelles tâches à celles que nous
faisons déjà ; il s'agit plutôt d'essayer
de manifester l'amour du Christ pour
les autres à partir de notre propre
identité. La question de la charité
n'est pas seulement ce que je dois
faire mais, avant tout : qui suis-je
pour l'autre et qui l'autre est-il pour
moi ?



Dans cette culture quotidienne de la
solidarité, nous rencontrons d'autres
personnes et ainsi les besoins des
autres deviennent aussi un point de
rencontre pour les personnes de
bonne volonté, chrétiennes ou non,
mais unies face à la pauvreté et à
l'injustice.

Ce dialogue avec le besoin et la
vulnérabilité nous donnera sûrement
une sensibilité à fleur de peau et
nous conduira à une vie de prière
ancrée sur la réalité. Nous serons
préparés à prendre des décisions de
plus grande austérité personnelle, en
évitant le consumérisme, l'attrait de
la nouveauté, du luxe... et nous
saurons renoncer à des biens inutiles
que nous pourrions peut-être nous
permettre en raison de notre
situation professionnelle. Nous
serons ainsi perméables au
changement personnel, pour avoir
les oreilles attentives à l'Esprit Saint



et pour écouter ce qu'Il nous dit à
travers la pauvreté.

La relation du Christ avec ceux qui
sont dans le besoin se fait de
personne à personne. Certes, les
œuvres collectives sont nécessaires,
mais la charité est personnelle, car
c'est ce qu'est notre relation avec
Dieu. Chez un chrétien mûr, la
réalisation des œuvres de
miséricorde[21] vécues
personnellement se fait de manière
organique, comme un arbre qui, en
grandissant, porte plus de fruits et
donne plus d'ombre. Dans cette
perspective, on perçoit également la
complémentarité qui existe entre les
diverses manifestations de l'apostolat
personnel et de la générosité envers
les personnes dans le besoin.

Saint Josémaria a décrit la
transcendance sociale de la charité
personnelle au milieu du monde, en
se référant à l'exemple des fidèles de



l'Église primitive : « C'est ainsi
qu'agissaient les premiers chrétiens.
Ils n'avaient pas de programmes
sociaux ou humains à remplir en
raison de leur seule vocation
surnaturelle ; mais ils étaient
imprégnés d'un esprit, d'une
conception de la vie et du monde, qui
ne pouvaient manquer d'avoir des
conséquences sur la société dans
laquelle ils évoluaient »[22].

La dimension collective

Je ne peux manquer d'exprimer ma
gratitude pour le bien que vous faites
à travers le travail inspiré par saint
Josémaria, ainsi qu’à vous tous qui
travaillez, inspirés par ce même
esprit, dans diverses organisations
qui fournissent un service direct aux
plus démunis. Je pense à ce jeune
prêtre qui s'occupait des pauvres et
des malades à Madrid dans les
années 1930. La « pierre tombée
dans le lac »[23] a fait son chemin.



Bien que nous soyons conscients de
nos limites, nous remercions Dieu et
Lui demandons de nous aider à nous
améliorer et à continuer.

Les œuvres collectives maintiennent
vivante la sensibilité sociale
chrétienne et sont une expression
civile et publique de la miséricorde.
Comme le dit le Compendium de la
doctrine sociale de l'Église,« par bien
des aspects, le prochain à aimer se
présente « en société » (...) : l'aimer
sur le plan social signifie, selon les
situations, se prévaloir des médiations
sociales pour améliorer sa vie ou
éliminer les facteurs sociaux qui
causent son indigence. L'œuvre de
miséricorde grâce à laquelle on
répond ici et maintenant à un besoin
réel et urgent du prochain est
indéniablement un acte de charité,
mais l'engagement tendant à 
organiser et à structurer la société de
façon à ce que le prochain n'ait pas à
se trouver dans la misère est un acte



de charité tout aussi indispensable,
surtout quand cette misère devient la
situation dans laquelle se débattent
un très grand nombre de personnes
et même des peuples entiers; cette
situation revêt aujourd'hui les
proportions d'une véritable question
sociale mondiale »[24].

Saint Josémaria rappelait que «
l'Opus Dei [doit être présent] là où il
y a de la pauvreté, là où il y a un
manque de travail, là où il y a de la
tristesse, là où il y a de la douleur,
pour que la douleur soit supportée
avec joie, pour que la pauvreté
disparaisse, pour que le travail ne
manque pas (parce que nous
formons les gens pour qu'ils puissent
en avoir), pour que nous apportions
le Christ dans la vie de chaque
personne, dans la mesure où elle le
veut parce que nous sommes très
favorables à la liberté »[25].Avec les
limites inhérentes aux institutions
humaines, les réalités collectives



promues par les fidèles de l'Opus Dei
tentent également d'incarner et
d'exprimer l'esprit de service dans la
sphère sociale.

Votre activité combine toutes les
dimensions que nous considérons :
fondement spirituel, travail
professionnel et attention aux
nécessiteux pris en tant que groupe
(charité sociale) dans lequel la
dignité de chaque individu est
également affirmée (charité
personnelle). De cette façon, la
compétence professionnelle
nécessaire dans un domaine qui
exige de plus en plus de
spécialisation est unie à l'esprit
chrétien exprimé dans les œuvres de
miséricorde. On pourrait dire que
ceux d'entre vous qui promeuvent ou
collaborent à ce travail aspirent à
être à la fois des samaritains et des
aubergistes.



D’un autre côté toute œuvre
collective, et pas seulement celles qui
sont directement perçues comme
"sociales", peut avoir une dimension
sociale explicite, une préoccupation
pour l'environnement, un objectif de
service aux autres, un mode de
relation avec les pauvres, une
intention de réconcilier le monde
avec Dieu... Toute œuvre collective
d'inspiration chrétienne (une école,
une université, une école de
commerce, un hôpital, une résidence,
etc.), même si sa mission immédiate
ne consiste pas à favoriser des
collectifs de personnes dans le
besoin, doit intégrer dans son ethos
ce trait central du christianisme
qu'est la charité sociale.

En ce sens, il est logique que chaque
œuvre collective s'interroge
régulièrement sur les expressions
pratiques et tangibles de sa
contribution sociale et de son service
aux plus démunis. Cette contribution



est un effet connaturel de cette
activité, et non un simple ajout.

Il convient de se demander : Depuis
que cette initiative existe, à quels
besoins sociaux cherche-t-elle à
répondre, comment a-t-elle amélioré
le milieu ambiant ? Le Seigneur nous
demande, à partir de l'imagination
de la charité, de réfléchir à cet aspect
dans chacune des œuvres.

À l'horizon du centenaire de
l'Opus Dei (2028-2030)

Les années à venir offrent une
occasion spéciale de revitaliser le
service aux nécessiteux de manière
personnelle ou collective, en prenant
davantage conscience de son
importance dans le message de saint
Josémaria. À cet égard, les idées et les
propositions de ceux d'entre vous qui
sont immédiatement impliqués dans
ce domaine sont particulièrement
précieuses.



En plus des thèmes que vous
proposerez, je vous suggère deux
pistes de réflexion.

Travailler avec les autres. Saint
Josémaria a toujours encouragé les
fidèles de l'Œuvre à être ouverts
d'esprit, à travailler avec beaucoup
d'autres personnes, y compris des
non-catholiques et des non-chrétiens,
dans des projets de service. Avec la
mondialisation, la répartition des
ressources, les migrations, le manque
d'accès à l'éducation, les crises
économiques, les pandémies et
d'autres défis touchent de plus en
plus de personnes. La dépendance
mutuelle de la famille humaine est
perçue avec acuité et le monde est
considéré comme une maison
commune. Les institutions de
développement de toutes sortes sont
de plus en plus indispensables, et
l'idée de collaboration et de
coordination des connaissances et
des efforts gagne du terrain. À



l'heure où la souffrance est en
quelque sorte mondiale, nous
devrions plus que jamais sentir que
nous sommes les enfants d'un même
Père.

Recherche et étude. Votre travail
vous place dans des observatoires
d'où vous pouvez entrevoir les
tendances futures. Cette position,
ainsi qu'une vaste expérience de
travail dans le domaine du
développement dans des cultures et
des pays différents, permet de penser
à des espaces spécifiques de
recherche et d'étude. Cela pourrait
donner lieu à des propositions de
bonnes pratiques, à des programmes
de formation de volontaires, à des
travaux de conseil, à l’organisation
de congrès et à des rencontres avec
des institutions similaires – soit en
termes de sujets, soit en termes
d'affinités régionales –, à des accords
avec des centres universitaires pour
étudier en profondeur les questions



sociales sous différents angles, en
combinant le travail sur le terrain
avec la recherche universitaire. Ces
possibilités rappellent l'aspiration de
saint Josémaria, qui voyait les
chrétiens in ipso ortu rerum
novarum, à l'origine même du
changement social.

Je voudrais conclure par d'autres
paroles fortes et stimulantes de saint
Josémaria : « Un homme – ou une
société – qui demeure passif devant
les tribulations ou les injustices, qui
ne s'efforce pas de les soulager, n'est
pas à la mesure de l'amour du Cœur
du Christ. Les chrétiens – tout en
conservant leur liberté d'étudier et
de mettre en œuvre différentes
solutions, en fonction d'un
pluralisme légitime –, doivent avoir
en commun ce même désir de servir
l'humanité. Sinon, leur christianisme
ne sera pas la Parole et la Vie de
Jésus : ce sera un déguisement, une



mascarade devant Dieu et devant les
hommes »[26].

Que la réflexion que vous entamez
aujourd'hui en vue du centenaire de
l'Œuvre serve à approfondir cet
appel de notre fondateur, et à le
concrétiser au niveau spirituel et
personnel, dans le travail
professionnel et dans toutes les
initiatives sociales et éducatives qui,
d'une manière ou d'une autre,
trouvent leur inspiration dans son
message. Dans ce domaine, comme
dans d'autres, nous pouvons
appliquer les paroles de saint
Josémaria : tout a été fait et tout reste
à faire. Il nous encouragerait
sûrement à continuer à rêver.

[1] Javier Echevarría, conférence Le
cœur du chrétien, moteur du
développement social, octobre 2012,



Université Pontificale de la Sainte-
Croix.

[2] Ibid.

[3] Benoît XVI, Caritas in veritate,
29-06-2009, no 53, les italiques sont
dans l'original.

[4] Fernando Ocáriz, Lettre pastorale,
14-II-2017, no 31.

[5] Ibid.

[6] François, Audience générale, 2-
IX-2020.

[7] Saint Jean-Paul II, Encyclique 
Evangelium vitae, 25-III-1995, no 19.

[8] Saint Josémaria, Lettres (tome I),
édition critique et annotée, établie
par Luis Cano, Rialp, Madrid 1ère
édition, 2020, Lettre no 3, 37d, p. 188.

[9] Mt 25, 40.



[10] Saint Josémaria Escrivá, Quand le
Christ passe, homélie Le respect
chrétien de la personne et de sa
liberté, 71, 4ème alinéa.

[11] Fernando Ocáriz, Lettre pastorale,
14-II-2017, no 31.

[12] Saint Josémaria, Sillon, no 827.

[13] François, Message pour la
cinquième journée mondiale des
pauvres, 14-XI-2021.

[14] Cf. Benoît XVI, Encyclique Deus
caritas est, 25 décembre 2005, no 20.

[15] Saint Josémaria, Entretiens avec
Mgr Escrivá de Balaguer no 56.

[16] Cf. Saint Jean-Paul II, Encyclique 
Sollicitudo rei socialis, 30 décembre
1987, no 36.

[17] Saint Josémaria, Lettres (tome I),
Lettreno 3, no 38a et 38b, p. 188-189.

[18] Cf. Lc10, 33.



[19] Cf. Rm13, 8-10.

[20] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1942, no 44 : AGP, série A.3,
91-7-2.

[21] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, no 2447.

[22] Saint Josémaria, Lettre du 9
janvier 1959, n° 22.

[23] Saint Josémaria, Chemin, no 831.

[24] Compendium de la doctrine sociale
de l'Église, no 208.

[25] Saint Josémaria, Una mirada hacia
el futuro desde el corazón de Vallecas,
Madrid, 1998, p. 135 (paroles
prononcées le 1er octobre 1967).

[26] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 167.

Fernando Ocáriz, prélat de
l'Opus Dei



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/du-prelat-
elargir-son-coeur/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/du-prelat-elargir-son-coeur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/du-prelat-elargir-son-coeur/
https://opusdei.org/fr-ch/article/du-prelat-elargir-son-coeur/

	Conférence du Prélat : "Élargir son cœur"

