
opusdei.org

Donner plus, sans
être des héros

Être saint, c’est « donner le
meilleur de soi-même » tout en
se rendant compte qu’« à la fin,
c’est toujours Dieu qui fait tout
». Voici un texte sur la sainteté
que le Seigneur nous demande.

05/02/2019

L’épisode de la pêche miraculeuse
dans l’Évangile selon saint Luc peut
nous aider à découvrir ce que le
Seigneur demande à chacun,
demande que résume un mot



exigeant et souvent
incompréhensible : la sainteté.

Fixons notre attention sur Jésus qui,
au moment précis de ce passage de
l’Évangile, est déjà un maître célèbre,
recherché, écouté et suivi par
beaucoup de gens. Jésus voit deux
barques sur la rive du lac de
Génésareth. « Les pêcheurs en
étaient descendus et lavaient leurs
filets. Jésus monta dans une des
barques qui appartenait à Simon, et
lui demanda de s’écarter un peu du
rivage. Puis il s’assit et, de la barque,
il enseignait les foules. Quand il eut
fini de parler, il dit à Simon : “Avance
au large, et jetez vos filets pour la
pêche”. Simon lui répondit : “Maître,
nous avons peiné toute la nuit sans
rien prendre ; mais, sur ta parole, je
vais jeter les filets” » (Lc 5, 2-5).

Comme nous le savons, l’histoire se
poursuit par une prise abondante.
Cela dit, il est important de noter



que, si Jésus monte dans la barque
des pêcheurs, c’est pour les appeler,
leur poser des questions et les
encourager à faire quelque chose de
plus grand que ce qu’ils étaient en
train de faire. En méditant sur cette
histoire, une idée pourrait nous venir
à l’esprit : « C’est vrai, je devrais faire
quelque chose de plus, mais pour le
moment je dois me contenter de
survivre… » C’est une réaction
normale, mais erronée. Le Seigneur
ne nous dit pas : « Comme tu n’as pas
encore fait la moitié de ce que tu
devais faire, maintenant tu devrais
en faire plus… » Jésus monte dans la
barque parce qu’il veut savoir
comment nous nous trouvons dans
notre barque : c’est cela vocation.
C’est un appel à donner le meilleur
de soi-même. Curieusement, l’appel
intervient ici alors que les pêcheurs
lavent leurs filets après une longue
nuit de travail sans rien prendre. Le
Seigneur les appelle donc au moment
précis où ils viennent d’échouer.



Comme le cardinal Ratzinger le
remarquait dans un article publié
dans l’Osservatore Romano le jour de
la canonisation de saint Josémaria, le
6 octobre 2002, certains se font une
idée erronée de la sainteté : « En
connaissant un peu l’histoire des
saints, en sachant que dans les
procès de canonisation est cherchée
la vertu “héroïque”, nous avons
presque inévitablement une
conception erronée de la sainteté :
“Ça n’est pas pour moi”, sommes-
nous tentés de penser, “parce que je
ne me sens pas capable de vivre les
vertus héroïques : c’est un idéal trop
élevé pour moi.” La sainteté devient
alors une chose réservée à quelques
“grands”, dont nous voyons les
portraits sur les autels, et qui sont
différents de nous, pêcheurs
courants. Mais c’est une fausse
conception de la sainteté, une
perception erronée qui a été corrigée
– et cela me semble le point central –
précisément par Josémaria Escriva. »



L’effort gymnastique en vue de la
perfection

Cependant, nous le savons, la
sainteté normale et ordinaire n’est
pas exclusive de saint Josémaria :
beaucoup d’autres témoignages de
sainteté accessible sont possibles — «
la sainteté de la porte d’à côté »,
comme le pape François l’a appelée
dans Gaudete et exultate. En effet, il
existe une conception très
dangereuse de la sainteté, conçue
comme un effort gymnastique pour
tout faire parfaitement. Telle n’est
pas l’expérience des saints, pas plus
que celle des apôtres. Leur appel ne
s’explique pas parce qu’ils étaient
bons ou parce qu’à un moment
précis ils donnaient le meilleur
d’eux-mêmes. Le saint n’est pas celui
qui fait tout bien mais celui qui
permet que la volonté de Dieu
intervienne dans sa vie. Pourquoi ?
Parce qu’il a confiance en lui.



C’est pourquoi cette erreur doit être
corrigée d’abord sur le plan de la
terminologie, étant donné qu’il est
question de sainteté dans la vie
quotidienne, de sanctification du
travail, d’un appel à la sainteté
adressé à tous… Or, « les mots sont
importants ». Ne pas bien les
comprendre est source de
problèmes. Donner leur vrai sens à
des termes tels que bienheureux,
doux, sainteté, péché, réconciliation,
eucharistie ne peut être tenu pour
acquis… Concrètement, la «
sanctification » pourrait être
comprise à tort comme une sorte de
perfection éthique, voire esthétique,
propre d’une personne infaillible («
parce que j’ai appris, je ne me
trompe plus »).

Le Seigneur ne monte pas dans notre
barque parce que nous avons passé
une nuit à pêcher avec succès. En
réalité, parfois il le fera alors que
nous venons d’échouer : « Maître,



nous avons peiné toute la nuit sans
rien prendre ; mais, sur ta parole, je
vais jeter les filets » (Lc 5, 5). Pierre
jette les filets de nouveau, sans tenir
compte du fait qu’en pêcheur
expérimenté il savait que la pêche
n’est pas possible en plein jour. Tout
en le sachant, il se fie davantage à
Dieu qu’à son expérience
personnelle. Tel est le grand geste de
confiance de Pierre, grâce auquel «
ils capturèrent une telle quantité de
poissons que leurs filets allaient se
déchirer. Ils firent signe à leurs
compagnons de l’autre barque de
venir les aider. Ceux-ci vinrent, et ils
remplirent les deux barques, à tel
point qu’elles enfonçaient » (Lc 5,
6-7).

Si nous faisons confiance à Dieu, des
choses inattendues peuvent arriver.
Sanctifier le travail et se sanctifier
dans la vie quotidienne ne signifient
pas que Dieu nous récompense parce
que nous faisons tout bien et que



nous ne nous trompons jamais.
Même si nous ne le pensons pas, une
idée pourrait au fond nous venir à la
tête en nous rendant coupables d’une
mauvaise action, par orgueil, envie
ou jalousie : « Maintenant le Seigneur
me punit parce que j’ai fait quelque
chose de mal. » C’est une conception
peu évangélique ou chrétienne de la
sainteté. Pareillement, la
sanctification de la vie familiale ne
signifie pas que l’ordre règnera
toujours à la maison. Une mère, ou
un père, ayant des enfants en bas âge
ou adolescents peut être tentée de
penser : « Si je sanctifiais ma vie
ordinaire, mes enfants seraient
toujours bien coiffés, auraient les
mains propres, les dents blanches
comme dans une publicité pour un
dentifrice. » Non, la sanctification ne
consiste pas dans une perfection
extérieure de la vie quotidienne ou
de la vie sociale et familiale. Elle
consiste plutôt dans l’effort pour
faire bonne figure, y compris lorsque



le désordre semble avoir le dessus ou
dans l’effort pour sourire même si
tout s’est mal passé dans notre
journée ou que notre entourage
semble chaotique, montrant à
l’évidence son imperfection.

Des saints, tels que nous

Dans l’exhortation Gaudete et
exultate, le pape François rappelle
que « pour être saint, il n’est pas
nécessaire d’être évêque, prêtre,
religieuse ou religieux » (n° 14). La
sainteté n’est pas réservée à des
personnes spéciales. « Bien des fois,
nous sommes tentés de penser que la
sainteté n’est réservée qu’à ceux qui
ont la possibilité de prendre de la
distance par rapport aux occupations
ordinaires, afin de consacrer
beaucoup de temps à la prière ». Bien
entendu, il n’est pas de sainteté sans
prière, mais nous courons le risque
de penser (peut-être après avoir lu la
biographie d’un saint ou son résumé



en deux lignes sur Wikipédia) que les
saints sont des personnes qui ont eu
de fréquents « élans mystiques… »

Bien au contraire, les saints ont été
comme chacun de nous. Ils n’ont pas
échappé aux occupations ordinaires
ni n’ont atteint la sainteté en se
soustrayant à la pression de mille et
un soucis et occupations qui nous
concernent tous. C’est grâce à ces
occupations qu’ils ont fait appel à la
miséricorde du Seigneur.

C’est pourquoi la sainteté consiste à
être dans la vie réelle en aimant les
autres, en considérant les personnes
et les situations comme un don, en
vivant en la présence Dieu dans
notre existence quotidienne. La
sainteté ne s’atteint pas « malgré » la
réalité dans laquelle nous nous
trouvons, mais précisément à travers
cette réalité, surtout en famille et
dans le travail. Ensuite, des
situations extraordinaires peuvent



arriver, mais il s’agit avant tout de la
situation où nous nous trouvons.

Que chacun lave ses filets

La sainteté consiste aussi à laver les
filets lorsque notre effort pour
pêcher ne produisant aucun résultat,
nous avons l’impression de perdre
notre temps. Les filets sont l’outil de
travail de l’apôtre ; il s’agit pour
chacun de nous des choses dont nous
nous servons habituellement. Les
laver suppose de les maintenir en
bon ordre, c’est-à-dire, de faire les
choses avec ponctualité et bon sens,
en adoptant une attitude souriante,
tout en menant une vie normale. Et
si tout s’est mal passé selon moi, en
essayant de faire bonne figure.
Sainteté ne signifie pas que tout s’est
bien passé, que j’ai réussi à sourire
mais que j’ai essayé de le faire et
qu’après une nuit complète sans
prise, je ferai un nouvel essai le
lendemain, avec patience.



Lutter pour la sainteté signifie aussi
que les deux barques s’entraident.
Au moment de la pêche nous nous
rendrons peut-être compte que le fait
d’avoir lavé les filets se révèle décisif
pour qu’ils ne se déchirent pas. Le
soin apporté aux petites choses leur a
permis de résister. Alors, l’aide de
l’autre barque devient indispensable.
Lutter pour la sainteté, c’est essayer
d’aider les autres dans leurs besoins
sans penser qu’ils «doivent se
débrouiller tout seuls puisqu’ils ont
leur propre barque et moi la
mienne».

Laver les filets et s’approcher de
l’autre barque signifie cultiver les
vertus et les qualités relationnelles
qui aident à bien s’entendre avec les
autres, car il ne saurait exister de
sainteté si l’on reste enfermé dans sa
tour d’ivoire, dans un bâtiment où
tout est extrêmement précis, sans
contretemps. Dans la vie ordinaire, il
est utile de parler sur un ton positif,



plus encore s’il est question de
personnes, en reconnaissant ce
qu’elles ont fait de bon. En général,
parler en bien des autres, leur
montrer de l’estime, aider à créer le
bon climat recommandé par saint
Paul : « Rivalisez de respect les uns
pour les autres » (Rm 12, 10). Cet
amour doit donc se voir ; il n’est pas
possible d’aimer quelqu’un sans
manifester cette affection par des
mots ou des gestes.

Rappelons un autre aspect essentiel
du message confié par le Seigneur à
saint Josémaria, à savoir que la
sainteté dans la vie quotidienne est
non seulement un appel à la vie
personnelle de chacun mais quelque
chose de plus. L’appel spécifique est
une vocation personnelle, une sorte
d’« ignition du baptême » grâce à
laquelle nous découvrons que la
normalité de notre vie est à la fois un
appel et une mission. Il faut se savoir
envoyé, avec pour mission



d’apporter lumière et affection là où
chacun mène sa vie. Non que je sois
meilleur, mais parce que j’ai été
appelé. Il ne s’agit pas d’un choix
fondé sur une prétendue supériorité,
mais d’une mission en vue de
laquelle, le Seigneur, dans sa bonté et
sa surprenante imagination, nous
choisit et nous envoie en vertu du
baptême.

Viser plus haut, sans être des héros

Se rendant compte de ce qui est
arrivé, c’est-à-dire que Jésus est
monté dans sa barque après son
échec et qu’alors, paradoxalement et
miraculeusement, la prise a été
exceptionnelle, Simon-Pierre se jette
aux pieds de Jésus en disant : «
Éloigne-toi de moi, Seigneur, car je
suis un homme pécheur » (Lc 5, 8). Il
a peur. Si cette rencontre n’était
qu’une question académique,
historique, l’objet d’une étude sur
une autre époque ou d’autres gens, il



n’aurait pas peur. D’autre part,
Pierre craint la manière dont sa vie
pourrait se voir transformée. Il a
peur parce qu’il se sait appelé
personnellement à s’investir à fond,
à essayer de donner le meilleur de
lui-même, ici et maintenant.

Je me souviens que le pape saint Jean
Paul II, lors d’une rencontre avec les
jeunes, a écouté un groupe qui
chantait « On peut donner davantage
», une chanson qui avait remporté le
festival de San Remo. Aussitôt après,
il a improvisé un commentaire de la
chanson dont un des couplets lui
paraissait très profond : « On peut
donner davantage sans être des
héros. Il en est qui pensent que pour
oser quelque chose il faut faire déjà
preuve d’une vertu héroïque ; ce qui
compte, c’est le courage et nous
pouvons toujours aspirer à plus sans
être des héros » (Jean Paul II,
Rencontre avec les jeunes de l’UNIV,
19 avril 1987). On peut donner



davantage sans devenir autre,
différent de celui que le Seigneur
souhaite. « Toi, Seigneur, —
pourrions-nous lui dire — tu me
demandes d’être ce que je suis, mais
selon la meilleure version de moi-
même. » C’est comme lorsque nous
sourions pour que l’on nous prenne
en photo. Ce sourire n’est pas faux,
mais en souriant nous donnons le
meilleur de ce que nous portons en
nous. Seule la grimace n’est pas
authentique. Le sourire est toujours
authentique même s’il demande un
effort et le Seigneur nous demande
une sainteté souriante. Tous ceux qui
nous aiment, si nous y réfléchissons
bien, nous imaginent souriants,
parce que tel est notre vrai visage.

Le cardinal Luciani, quelques
semaines avant de devenir Jean Paul
I, a écrit que Josémaria Escriva (pas
encore béatifié à l’époque) avait
enseigné à convertir le travail en «
un sourire quotidien ». Souvent, la



sainteté consiste à sourire devant ses
propres limites, ou celles de son
conjoint, d’un collège, des amis… en
définitive à sourire devant la réalité,
parce que nous nous savons
contemplés avec affection par Dieu
notre Père. Nous n’avons pas à être
des héros et, en même temps comme
saint Jean Paul II le dirait, nous
pouvons donner davantage.

Jésus comprend très bien notre peur
et celle de Simon Pierre : « Sois sans
crainte. » Quelques lignes plus haut,
saint Luc rapporte un très beau
détail sur l’état d’âme de l’apôtre : «
Un grand effroi l’avait saisi, lui et
tous ceux qui étaient avec lui, devant
la quantité de poissons qu’ils avaient
pêchés » (Lc 5, 9), y compris donc
Jacques et Jean, les fils de Zébédée,
associés de Simon. Il est consolant de
savoir que les trois apôtres les plus
proches du Christ, ont eu peur au
moment où ils ont été appelés, «
saisis par un grand effroi », peut-être



en pensant : « Ce n’est pas possible
puisque je ne suis pas un prophète ni
un saint. » Jésus dit à Simon : « Sois
sans crainte. Désormais ce sont des
hommes que tu prendras » (Lc 5, 10).
C’est-à-dire, désormais non
seulement tu auras un travail, mais
tu aideras les autres par ta vie même,
ton travail, ta présence. Cela dit, il
faut bien comprendre ce « désormais
», car il ne signifie pas « une fois
pour toutes », mais plutôt que
chaque fois que nous aurons peur le
Seigneur nous dira : « Sois sans
crainte, désormais… recommence. »

La fête liturgique de saint Josémaria
est célébrée le 26 juin. Quelques
semaines avant sa mort (fin mars
1975), il a fêté le 50ème anniversaire
de son ordination sacerdotale et il a
fait une réflexion spontanée et
improvisée sur sa vie : « J’ai voulu
faire l’addition de ces cinquante ans
et il en est résulté un éclat de rire.
J’ai ri de moi-même et me suis



remplis de reconnaissance envers
notre Seigneur parce que c’est lui qui
a tout fait. »

Voilà la sainteté à laquelle nous
sommes appelés. Pas la sainteté de
ceux qui pensent « désormais, mon
travail, mes relations, mes enfants
seront tels que je le dirai », mais qui
disent plutôt qu’à la fin, c’est Dieu
qui fera tout. En contemplant l’appel
des apôtres dans l’Évangile, il est bon
de rappeler que Pierre, Jacques et
Jean commettront encore de
nombreuses erreurs, mais que Jésus
n’en continuera pas moins de les
appeler. L’appel à la sainteté est un
appel quotidien, non une fois pour
toutes, mais à renouveler chaque
jour. Aucun saint sur terre n’a été à
l’abri de l’expérience du péché, en
dehors de Notre Dame. Le Seigneur
n’en écarte pas pour autant de lui ses
enfants, il ne s’éloigne pas de chez
nous parce que nous nous trompons,
mais il monte chaque jour dans notre



barque. À nous de l’accueillir, en
ayant confiance en la promesse
d’une vie riche de fruits, une vie
toute belle.

Il vaut la peine de répondre chaque
jour, comme la Vierge Marie : « Qu’il
me soit fait selon ta parole » (Lc 1,
38).

Carlo de Marchi

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/donner-plus-
sans-etre-des-heros/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/donner-plus-sans-etre-des-heros/
https://opusdei.org/fr-ch/article/donner-plus-sans-etre-des-heros/
https://opusdei.org/fr-ch/article/donner-plus-sans-etre-des-heros/

	Donner plus, sans être des héros

