
opusdei.org

Dieu vit tout ce qu’il
avait fait : cela était
très bon (La
création, I)

Le monde qui jadis révélait
Dieu, semble aujourd’hui le
cacher à beaucoup. La foi dans
la Création est-elle encore
décisive à notre époque
scientifique ?

07/11/2017

A voir ton ciel, ouvrage de tes
doigts, la lune et les étoiles, que tu
fixas, qu’est donc le mortel, que tu



t’en souviennes, le fils d’Adam, que
tu le veuilles visiter ? (Ps 8, 4-5) La
contemplation du monde a forcé
l’admiration des hommes de toutes
les époques. Tout en connaissant
bien les causes physiques des
couleurs d’un coucher de soleil,
d’une éclipse ou de l’aurore boréale,
le spectacle de ces phénomènes
continue encore de nous fasciner. En
outre, au fur et à mesure que la
science progresse, la complexité et
l’immensité de ce qui nous entoure
deviennent plus évidentes, aussi bien
en-dessous de notre échelle, depuis la
vie microscopique jusqu’aux
entrailles de la matière, qu’au-
dessus, dans les distances et les
grandeurs des galaxies qui dépassent
toute imagination.

L’étonnement pourrait aussi nous
saisir encore plus profondément si
nous nous attardions à considérer la
réalité de notre moi, lorsque nous
sommes plus conscients de notre



existence et dans l’incapacité de
comprendre totalement l’origine de
la vie et de notre auto-conscience. —
D’où est-ce que je viens ? — Bien
qu’en beaucoup d’endroits de notre
planète le rythme actuel amène les
hommes à éluder ce genre de
questions, de facto elles ne sont pas
l’apanage d’esprits particulièrement
introspectifs, car elles répondent à la
nécessité de trouver les coordonnées
fondamentales, un sens de
l’orientation qui, certes, peut tomber
dans un état de veille, mais referont
tôt ou tard surface dans la vie de
tous.

La quête d’un Visage au-delà de
l’univers

Il se peut que la perception de
l’abîme de notre conscience ou de
l’immensité du monde ne donne lieu
qu’à un sentiment profond de
vertige. Cependant, depuis toujours,
la religiosité des hommes est allée



au-delà de ces phénomènes, en
cherchant sous les formes les plus
variées un Visage à adorer. Voilà
pourquoi, devant le spectacle de la
nature, le psalmiste affirme : Les
cieux racontent la gloire de Dieu,
et l’œuvre de ses mains, le
firmament l’annonce (Ps 19, 2). Et
face au mystère du moi et de la vie : 
Je te rends grâce pour tant de
prodiges : merveille que je suis (Ps
139, 14). Des siècles durant, le
passage du monde visible à Dieu se
faisait avec le plus grand naturel. Or,
de nos jours le croyant peut être
confronté à des questions de nature à
susciter sa perplexité. La quête d’un
Visage au-delà de l’univers connu ne
serait-elle pas une projection de
l’homme, appartenant à un stade
dépassé de l’humanité ? Les progrès
de la science, même si elle n’a pas de
réponse à toutes les questions et à
tous les problèmes, ne font-ils pas de
la notion de création une sorte de
voile pour recouvrir notre



ignorance ? La science n’en viendra-
t-elle pas à répondre à toutes ces
questions ?

Écarter un peu trop vite ces
questions, jugées impertinentes ou
des symptômes d’un scepticisme
infondé, serait une erreur. Elles
mettent simplement en évidence la
manière dont « la foi doit être
revécue et retrouvée dans chaque
génération » [1], y compris à l’heure
présente où la science et la
technologie ont largement montré
tout ce que l’homme peut connaître
et faire par lui-même, au point que
l’idée d’un ordre antérieur à notre
initiative est parfois devenue
lointaine et difficile à imaginer. Par
conséquent, ces questions requièrent
une considération pausée,
permettant d’affermir notre foi par
une meilleure compréhension de son
sens et de ses liens avec la raison,
afin d’être à même d’éclairer les
autres. Il va de soi qu’en deux



éditoriaux nous ne pouvons
qu’esquisser quelques voies, sans
épuiser le sujet, d’autant que celui-ci
a une incidence sur une multitude
d’aspects de la foi chrétienne.

La révélation de la création

Partons de l’affirmation
fondamentale de la Bible sur
l’origine de tout ce qui existe, en
particulier de chaque individu tout
au long de l’histoire. Il s’agit d’une
affirmation très concrète et facile à
énoncer : nous sommes la création
de Dieu, fruit de sa liberté, de sa
sagesse et de son amour. Tout ce qui
plaît au Seigneur, il le fait, au ciel
et sur terre, dans les mers et tous
les abîmes (Ps 135, 6). Que tes
œuvres sont nombreuses,
Seigneur! toutes avec sagesse tu les
fis, la terre est remplie de ta
richesse (Ps 104, 24).

Cependant, il arrive que les
affirmations les plus simples



recouvrent les réalités les plus
complexes. Si, actuellement, la raison
humaine perçoit cette vision du
monde, peut-être confusément, elle
n’y est pas arrivée en toute
simplicité. Historiquement, la notion
de création, dans le sens que l’Église
lui donne dans le Crédo, n’est
apparue que dans la révélation
progressive faite au peuple d’Israël.
Le soutien de la Parole divine a
permis de mettre en évidence les
limites des différentes conceptions
mythiques sur les origines du cosmos
et de l’homme, et d’aller au-delà des
spéculations des brillants
philosophes grecs jusqu’à
reconnaître le Dieu d’Israël comme
l’unique Dieu, qui a tout créé du
néant.

Un trait distinctif du récit biblique
est le fait que Dieu a créé non à
partir d’une matière préexistante
mais par la seule force de sa parole : 
Dieu dit : « Que la lumière soit » et



la lumière fut. […] Dieu dit : «
Faisons l’homme à notre image
» […] Dieu créa l’homme à son
image (Gn 1, 3.26-27). Ce récit
précise aussi qu’aucune trace du mal
ne se trouvait à l’origine. Dieu vit
tout ce qu’il avait fait : cela était
très bon (Gn 1, 31). Or, la Genèse
n’est pas avare en détails sur la façon
dont le mal et la douleur se sont très
tôt frayé un chemin dans l’histoire.
Pourtant, en dépit de cette
expérience universelle, la Bible
affirme à de multiples reprises que le
monde est essentiellement bon, que
la création n’est pas une forme
dégradée de l’être mais un don
immense de Dieu. « L’univers n’a pas
surgi comme le résultat d’une toute
puissance arbitraire, d’une
démonstration de force ni d’un désir
d’auto-affirmation. La création est de
l’ordre de l’amour. […] Tu aimes en
effet tout ce qui existe, tu n’as de
dégout pour rien de ce que tu as
fait ; car si tu avais haï quelque



chose, tu ne l’aurais pas formé (Sg
11, 24). Par conséquent, chaque
créature est l’objet de la tendresse du
Père, qui lui donne une place dans le
monde. Même la vie éphémère de
l’être le plus insignifiant est l’objet de
son amour, et, en ces peu de
secondes de son existence, il
l’entoure de son affection.[2] »

Le début de l’Évangile selon saint
Jean projette lui aussi une lumière
décisive sur ce récit. Au
commencement était le Verbe (Jn 1,
1), écrit-il en reprenant les premiers
mots de la Genèse (cf. Gn 1, 1). Au
commencement du monde est le 
logos de Dieu qui en a fait une réalité
profondément rationnelle et
radicalement pleine de sens. Avec toi
est la Sagesse, qui connaît tes
œuvres et qui était présente quand
tu faisais le monde ; elle sait ce qui
est agréable à tes yeux et ce qui est
conforme à tes commandements
(Sg 9, 9). Benoît XVI expliquait ainsi



le terme grec employé pour désigner
le Verbe de Dieu : « Logos désigne à
la fois la raison et la parole – une
raison qui est créatrice et capable de
se communiquer, mais justement
comme raison. Jean nous a ainsi fait
don de la parole ultime de la notion
biblique de Dieu, la parole par
laquelle tous les chemins souvent
difficiles et tortueux de la foi
biblique parviennent à leur but et
trouvent leur synthèse. Au
commencement était le Logos et le 
Logos est Dieu, nous dit l’Évangéliste.
La rencontre du message biblique et
de la pensée grecque n’était pas le
fait du hasard.[3] » Tout dialogue
comporte un interlocuteur rationnel,
doté d’un logos. C’est pourquoi le
dialogue avec le monde que les
philosophes grecs ont commencé à
engager était possible précisément
parce que la réalité créée est
imprégnée de rationalité, d’une
logique à la fois très simple et très
complexe. Ce dialogue mettait en



évidence cette affirmation résolue, à
savoir que le monde « n’est pas le
produit d’une nécessité quelconque,
d’un destin aveugle ou du hasard
»[4], mais d’une intelligence pleine
d’amour, d’un Être personnel qui
transcende l’ordre de l’univers parce
qu’il le précède.

Le noyau des récits sur la création

Les récits de la création dans le livre
de la Genèse sont souvent perçus de
nos jours comme des textes à la fois
beaux et poétiques, débordant de
sagesse, mais, au bout du compte, pas
tout à fait à la hauteur de la
sophistication et le sérieux
méthodologique acquis depuis lors
par la science et la critique littéraire
et historique. Cependant, on ne peut
traiter nos ancêtres avec dédain, au
motif qu’ils ne possédaient pas de
microscope, d’accélérateur de
particules ou des magazines
spécialisés ! Ce serait oublier



facilement qu’ils savaient et voyaient
des choses essentielles, que nous
avons pu perdre de vue sur la route.
Pour comprendre ce que quelqu’un
ou un texte déterminé entend nous
dire, il faut tenir compte de sa façon
de parler, surtout si elle est
différente de la nôtre. En ce sens, il
convient de tenir compte que, dans
les récits sur la création, « l’image du
monde est dessinée sous la plume de
l’auteur inspiré selon les
caractéristiques de la cosmogonie de
l’époque », et que c’est dans ce cadre
précis que Dieu insère la nouveauté
spécifique de sa révélation à Israël et
aux hommes de tous les temps : « la
vérité sur la création de tout, œuvre
du Dieu unique »[5].

Cela dit, souvent, certains objectent
que si la notion de création a joué un
rôle dans le passé il serait naïf de nos
jours d’essayer de la proposer de
nouveau, car la physique moderne et
les découvertes sur l’évolution des



espèces auraient rendu obsolète
l’idée d’un créateur intervenant pour
créer et donner une forme au
monde : la rationalité de l’univers
serait, dans le meilleur des cas, une
propriété intrinsèque de la matière.
Parler d’autres agents reviendrait à
défier le sérieux du discours
scientifique. Cependant, la Bible
écarte une telle lecture, par trop
littéraliste. Par exemple, si nous
comparons les deux récits sur les
origines, qui se succèdent dans les
deux premiers chapitres de la 
Genèse, nous observons des
différences très claires qu’il n’est pas
possible de mettre sur le compte
d’une négligence de rédaction. Les
auteurs sacrés étaient conscients
qu’ils n’avaient pas à proposer une
description détaillée et littérale de la
façon dont a eu lieu l’origine du
monde et de l’homme. Ils essayaient
d’exprimer, à travers le langage et les
concepts disponibles, quelques
vérités fondamentales.



Lorsque nous arrivons à comprendre
le langage spécifique de ces récits, un
langage primitif mais empreint de
sagesse et de profondeur, nous
sommes capables d’en identifier le
vrai noyau. Ils nous parlent d’« une
intervention personnelle »[6],
transcendant la réalité de l’univers :
avant que le monde ne fut existent la
liberté personnelle et la sagesse
infinie du Dieu créateur. À travers
un langage symbolique, naïf en
apparence, une profonde aspiration
à la vérité se fraye un chemin, qu’il
est possible de résumer ainsi : Dieu a
fait tout cela parce qu’il l’a voulu
ainsi[7]. La Bible ne cherche pas à se
prononcer sur les stades de
l’évolution de l’univers et l’origine de
la vie, mais à affirmer la « liberté de
la toute-puissance » [8] de Dieu, la
rationalité du monde qu’il a créé et
son amour pour lui. Ainsi, se déploie
devant nos yeux une image de la
réalité et de chacun des êtres qui la
configurent, comme « un don qui



surgit de la main ouverte du Père de
tous »[9]. Sous l’éclairage de la foi en
la création, nous voyons que la
réalité a été marquée dans son noyau
même par le signe de l’accueil. Le
chrétien voit chez chaque être, y
compris au milieu des imperfections,
du mal et de la souffrance, un cadeau
jailli de l’Amour et appelant à
l’Amour : un cadeau dont il faut jouir
et qu’il faut respecter, soigner et
transmettre.

D’après Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Photo: Kurt K. Kreger (cc)

[1]. J. Ratzinger, Dieu et le monde.

[2]. Pape François, Litt. enc. Loué
sois-tu, 24 mai 2015, n° 77.



[3]. Benoît XVI, Discours à
l’Université de Ratisbonne, 12
septembre 2006.

[4]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 295.

[5]. Saint Jean Paul II, Audience, 29
janvier 1986.

[6]. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, p. 25.

[7]. Une telle conviction était
fortement enracinée dans la foi
d’Israël, comme le montrent les
propos qu’une mère tient à son fils,
avant son martyre : « Je t’en conjure,
mon enfant, regarde le ciel et la terre
et vois tout ce qui est en eux, et sache
que Dieu les a faits de rien et que la
race des hommes est faite de la
même manière » (2 M 7, 28).

[8]. R. Guardini, La fine dell’epoca
moderna. Il potere. Morcelliana.
Brescia 1993, p. 17.



[9]. Pape François, Litt. enc. Loué
sois-tu, 24 mai 2015, n° 76.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/dieu-vit-tout-
ce-quil-avait-fait-cela-etait-tres-bon-la-

creation-i/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/dieu-vit-tout-ce-quil-avait-fait-cela-etait-tres-bon-la-creation-i/
https://opusdei.org/fr-ch/article/dieu-vit-tout-ce-quil-avait-fait-cela-etait-tres-bon-la-creation-i/
https://opusdei.org/fr-ch/article/dieu-vit-tout-ce-quil-avait-fait-cela-etait-tres-bon-la-creation-i/
https://opusdei.org/fr-ch/article/dieu-vit-tout-ce-quil-avait-fait-cela-etait-tres-bon-la-creation-i/

	Dieu vit tout ce qu’il avait fait : cela était très bon (La création, I)

