
opusdei.org

MORALE
CHRÉTIENNE

1. Dynamisme et dimensions
fondamentales de la vie morale
chrétienne. 2. La logique de
l'Incarnation : vertus
surnaturelles et vertus
humaines. 3. La morale sociale
et politique. La doctrine sociale
de l'Église.

15/07/2024

1. Dynamisme et dimensions
fondamentales de la vie morale
chrétienne.



2. La logique de l'Incarnation : vertus
surnaturelles et vertus humaines.

3. La morale sociale et politique. La
doctrine sociale de l'Église.

Dans les écrits de saint Josémaria,
nous trouvons d'abondantes
références aux concepts
généralement utilisés dans la
réflexion morale sur la vie
chrétienne (liberté, loi morale, vertu,
conscience, etc.). Ces références ne
sont cependant pas le trait le plus
caractéristique de son enseignement
qui s'attache plutôt à souligner
l'appel à la sainteté qui, parce qu'il
est enraciné dans le Baptême,
s’impose à tous les chrétiens de la
même manière, quels que soient leur
condition et leur état. « Tu as
l’obligation de te sanctifier. – Toi
aussi. Qui pense que c’est une tâche
exclusivement réservée aux prêtres
et aux religieux ? Le Seigneur a dit à
tous, sans exception : “Soyez parfaits,



comme mon Père céleste est parfait.”
» (C 291). La vie morale du chrétien
est conçue comme une totalité
dynamique unifiée par la finalité qui
détermine la direction de son
mouvement, et qui peut se résumer
en trois brèves devises : Deo omnis
gloria ! Regnare Christum volumus !
et Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam ! Saint Josémaria a l’intuition
que la vie morale des baptisés –
prêtres, religieux et laïcs – consiste
pour tous, bien que selon des
modalités concrètes en partie
différentes, à s'identifier au Christ
pour la gloire du Père et à coopérer
avec l'Esprit Saint à l'édification et à
la croissance de l'Église. Les
dimensions théocentrique,
christologique et ecclésiale, et de
façon subordonnée également
mariologique, caractérisent
fondamentalement la morale
chrétienne.



1. Dynamisme et dimensions
fondamentales de la vie morale
chrétienne

Les enseignements de saint
Josémaria sur des aspects
particuliers de la vie morale font
partie de la vision de base qui vient
d'être brièvement esquissée. Son
intérêt n'est pas directement orienté
vers l'élaboration de solutions à des
problèmes concrets d'éthique
normative, et il n'est pas non plus
captivé par les dilemmes de la
casuistique. Son intention est de faire
prendre conscience à ses lecteurs
que la liberté, bien plus que la
capacité de résoudre des conflits, est
le pouvoir de choisir la vie ( Cf. AD
24), de « rendre ou refuser au
Seigneur la gloire qui lui revient (...)
Veux-tu te demander – avec moi qui
fais aussi mon examen – si tu
maintiens immuable et ferme ton
choix de Vie ? Si, en entendant la
voix très aimable de Dieu, qui t’incite



à la sainteté, tu réponds librement :
“oui” ? » (AD 24). En utilisant la
terminologie scientifique de la
théologie morale actuelle, ce que
saint Josémaria ne faisait pas en
raison du contexte dans lequel il
vivait, nous pouvons dire que nous
avons affaire à une réflexion morale
élaborée du point de vue de la
première personne, c'est-à-dire un
enseignement qui cherche à aider à
résoudre, à la lumière de la
Révélation chrétienne, la question
fondamentale du type de personne
que doit être le baptisé et du type de
vie qu'il doit mener.

L'approfondissement théologique et
spirituel de l'appel universel à la
sainteté offre des éléments d'un
intérêt notable pour tous les
baptisés. Mais il ne faut pas oublier
que l'activité pastorale de saint
Josémaria s'adressait
principalement, même si ce n’était
pas exclusif, aux fidèles laïcs et aux



prêtres séculiers, qui sont appelés à «
chercher la sainteté au milieu du
monde, dans la vie courante
» (Entretiens 62). Il est vrai que, en
vertu de leur participation à la
mission rédemptrice du Christ, tous
les membres de l'Église partagent sa
dimension séculière (cf. Cristifideles
Laici, 15) dans la mesure où ils se
sentent tous responsables du monde ;
mais cette dimension acquiert chez
les fidèles laïcs une modalité
particulière qui leur est propre,
parce que le monde est le moyen et la
sphère dans et par laquelle ils sont
appelés à rendre gloire à Dieu le Père
(cf. ibidem). La "sécularisation", loin
d'être une connotation purement
sociologique, acquiert un contenu
théologique positif, qui "modalise"
profondément les enseignements
moraux de saint Josémaria, tant du
point de vue des thèmes traités que
de l'aspect pédagogique. En réalité, le
sociologique et le théologique sont
profondément imbriqués. La laïcité



serait affectée négativement, soit par
tout ce qui implique une prise de
distance avec les réalités séculières
(familiales, professionnelles, sociales,
culturelles, politiques, etc.), soit
"parce ce qui implique une
incohérence entre la foi et la
conduite, le renoncement à
manifester avec simplicité et naturel
– et, finalement, avec courage – ses
convictions fondamentales, bien que
cela conduise certainement à
manifester ces convictions non pas
de l'extérieur de l'environnement, de
la réalité séculaire dans laquelle on
vit, mais de l'intérieur, en
démontrant par les œuvres que la
grâce ne détruit pas l'humain, mais
l'élève » (Illanes, 2002, p. 568).

Du point de vue thématique, la
référence à l'appel à la sainteté ou à
l'identification au Christ pour la
gloire du Père, dynamisme qui
constitue l'épine dorsale de la vie
morale chrétienne, se projette



immédiatement sur les exigences
spécifiques de la sanctification de la
vie familiale et de l'activité
professionnelle, sociale, culturelle et
politique, en déclinant des principes
pour la juste régulation de ces
activités. Dans ce contexte, la
compréhension des vertus
théologales et morales qui
constituent la règle fondamentale
pour la sanctification des activités
séculières, et qui doivent être
intériorisées au moyen d'une
formation morale spécifique, prend
un ton particulier (cf. par exemple S
318, S 319; F 450, F 709, F 712, F 840,
F 841, F 892). On peut dire que
l'activité principale de saint
Josémaria, et de l'Opus Dei, consiste
principalement à « donner à ses
membres, et aux personnes qui le
désirent, les moyens spirituels
nécessaires pour vivre dans le
monde en bons chrétiens. Il leur fait
connaître la doctrine du Christ, les
enseignements de l'Église ; il leur



insuffle une mentalité qui les amène
à bien travailler par amour de Dieu
et au service de tous les hommes
» (Entretiens 27).

La recherche de la sainteté dans et à
travers les occupations ordinaires
implique également une pédagogie
morale particulière. De l'objectif final
poursuivi émerge une manière
concrète d'ordonner les différentes
activités et de les harmoniser les
unes avec les autres. Le concept
d’unité de vie, très caractéristique des
enseignements de saint Josémaria,
exprime très bien cette réalité.
Théoriquement, en partant de la
finalité ultime et du contenu des
vertus théologales et morales, on
peut passer à l’intelligence de leurs
conséquences opératives concrètes :
la manière d’harmoniser la vie de
piété, les exigences de la vie familiale
et celles du travail professionnel, la
rectitude avec laquelle les activités
culturelles et sociales doivent être



menées, etc. L'expérience pratique
montre cependant qu'il faut en
même temps procéder par un
chemin ascendant, c'est-à-dire que
c'est seulement par l’apprentissage et
en usant de moyens concrets pour
bien faire les choses et concilier les
différentes activités que la
sanctification au milieu du monde
devient une réalité dans notre
propre vie, – et même que nous
comprenons cela pleinement. En
d'autres termes, il n'est pas difficile
de comprendre théoriquement que le
fait d'ordonner toute son existence à
la gloire du Père dans le Christ
implique un mode de vie concret ;
mais dans la pratique, c'est
seulement dans la mesure où les
nombreuses manifestations
concrètes de ce mode de vie sont
incorporées à son propre mode de
vie que l'on parvient à tout ordonner
à la gloire de Dieu.



En effet, celui qui se fixe cette
résolution pour soi-même « sait et
"vit" ceci : il doit atteindre la sainteté
dans son état personnel, dans
l'exercice de son travail, manuel ou
intellectuel. J'ai dit sait et "vit", parce
qu'il ne s'agit pas d'accepter un
simple postulat théorique, mais de le
réaliser, jour après jour, dans la vie
ordinaire » (Entretiens 62). Des
concepts très fréquents dans les
écrits de saint Josémaria – comme
"plan de vie", "présence de Dieu",
"mortification", "petites choses",
"contemplatifs au milieu du monde",
etc. – répondent à cette pédagogie
morale et spirituelle qui constitue un
itinéraire formatif et moral non
seulement compatible avec les
occupations normales des fidèles
laïcs, mais qui se construit sur elles
et se nourrit d'elles. « Là où sont vos
frères les hommes, mes enfants, là où
sont vos aspirations, votre travail,
vos amours, là se trouve le lieu de
votre rencontre quotidienne avec le



Christ. C'est au milieu des choses les
plus matérielles de la terre que nous
devons nous sanctifier, en servant
Dieu et tous les hommes (...) Dieu
vous appelle à Le servir dans et à
partir des tâches civiles, matérielles,
séculières de la vie humaine : c'est
dans un laboratoire, dans la salle
d'opération d'un hôpital, à la caserne,
dans une chaire d'université, à
l'usine, à l'atelier, aux champs, dans
le foyer familial et au sein de
l'immense panorama du travail, c'est
là que Dieu nous attend chaque jour.
Sachez-le bien : il y a quelque chose
de saint, de divin, qui se cache dans
les situations les plus ordinaires et
c'est à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir (...). Il
s'agit d'un mouvement ascendant
que le Saint-Esprit, partout présent
en nos cœurs, entend provoquer
dans le monde : à partir de la terre,
jusqu'à la gloire du Seigneur. Et pour
qu'il fût clair que même ce qui
semble le plus prosaïque était inclus



dans ce mouvement, saint Paul
écrivait également : soit donc que
vous mangiez, soit que vous buviez, et
quoi que vous fassiez, faites tout pour
la gloire de Dieu (1 Co 10, 31)
» (Entretiens 113-115).

2. La logique de l'Incarnation :
vertus surnaturelles et vertus
humaines

La manière dont saint Josémaria
comprend le dynamisme
fondamental de la vie morale du
chrétien traduit une forte intensité
christologique : on peut voir dans ses
écrits la présence constante et
unifiante d’une « compréhension
singulièrement riche et cohérente du
mystère du Christ, Dieu parfait et
homme parfait », qui permet de
trouver dans « l'Incarnation du Verbe
le fondement perpétuellement actuel
et opératoire de la transformation
chrétienne de l'homme et, par le
travail humain, de toutes les réalités



créées » (Faber, 1992, p. 115). La
coexistence harmonieuse des
plénitudes divine et humaine dans le
Christ devient le paradigme de
l'harmonie du surnaturel et de
l'humain dans l'existence et les
activités du chrétien. « Si nous
cherchons la profondeur
théologique, c'est-à-dire si nous ne
nous limitons pas à un classement
fonctionnel mais raisonnons avec
rigueur, nous ne pourrons pas dire
qu'il y ait des réalités – bonnes,
nobles, voire indifférentes –
exclusivement profanes, dès lors que
le Verbe de Dieu a fixé sa demeure
parmi les enfants des hommes, dès
lors qu'Il a eu faim et soif, qu'Il a
travaillé de ses mains, qu'Il a connu
l'amitié et l'obéissance, qu'Il a
éprouvé la douleur et subi la mort
» (QCP 112).

Loin de toute opposition, saint
Josémaria rejette la mentalité de
ceux qui s'obstinent « à ne pas voir



dans le chrétien un homme entier et
complet » (AD 74), oubliant que « les
vertus humaines sont le fondement
des vertus surnaturelles » (ibidem) ;
de ceux qui « voient dans le
christianisme un ensemble de
pratiques ou d'actes de piété, sans
percevoir leur relation avec les
situations de la vie courante et avec
l'urgence que nous devons mettre à
répondre aux besoins des autres et à
tenter de remédier aux injustices
» (QCP 98), et aussi de ceux qui «
tendent à s'imaginer que, pour
pouvoir être humains, il leur faut
mettre en sourdine certains aspects
centraux du dogme chrétien ; et ils
agissent comme si la vie de prière, la
fréquentation continuelle de Dieu,
constituaient une fuite devant leurs
propres responsabilités et un
abandon du monde. Ils oublient que
c'est précisément Jésus qui nous a
fait connaître jusqu'à quel point il
faut vivre l'amour et l'esprit de
service » (ibidem). En réalité, ni les



exigences de l'Évangile n'étouffent
les qualités et les valeurs humaines,
ni la vie en contact étroit avec les
activités humaines les plus variées
ne met en danger la pureté de la foi
(cf. AD 74).

Il propose au contraire une vision de
la vie morale chrétienne dans
laquelle la foi et la charité sont
assumées comme des critères
suprêmes de comportement
personnel, professionnel et social,
avec clarté et sans crainte de trahir
les obligations professionnelles et
civiles (cf. S 301), parce que ces
vertus théologales se traduisent
également par un engagement
sincère à cultiver les vertus
humaines ; « le chrétien se rend
compte que les vertus théologales –
la foi, l’espérance, la charité – et
toutes les autres vertus que la grâce
de Dieu amène avec elle, le poussent
à ne jamais négliger ces bonnes
qualités qu’il partage avec tant



d’hommes » (AD 91 ; cf. AD 73-93).
Chez le chrétien cohérent, le divin et
l'humain s'aident réciproquement : «
Les vertus humaines, j’insiste, sont le
fondement des vertus surnaturelles ;
celles-ci donnent toujours un nouvel
élan pour se conduire avec
honnêteté (...) Si le chrétien lutte
pour acquérir ces vertus [humaines],
son âme se dispose à recevoir
efficacement la grâce de l’Esprit Saint
et les qualités humaines se
renforcent sous les motions que le
Paraclet envoie dans son âme » (AD
91-92). C'est pourquoi saint
Josémaria a accordé une grande
attention aux vertus humaines et à
leur relation avec les vertus
surnaturelles (cf. les articles du
présent dictionnaire consacrés à
chacune des vertus).

La conviction que le Christ
représente aussi la plénitude de ce
qui est humain a bien d'autres
conséquences dans les



enseignements de saint Josémaria : la
vision harmonieuse du rapport entre
la raison et la foi, entre la foi et la
science, la conscience de la haute
valeur que possèdent les réalités
créées, et plus concrètement, la
liberté personnelle, principal don
naturel accordé par Dieu à l'homme
(cf. AD 23-38), et la reconnaissance
volontaire de l'autonomie et de la
cohérence propres aux réalités
terrestres, ce qui implique l'impératif
de connaître et de respecter leur
dynamique intrinsèque, reflet de la
sagesse du Créateur, et donc
l'exigence d'une compétence
technique et professionnelle,
présupposé nécessaire de tout projet
apostolique de sanctification du
monde de l'intérieur : « Lorsque,
comme il en a le devoir, le chrétien
travaille, il ne doit ni évincer ni faire
fi des exigences propres à la nature.
Si par bénir les activités humaines on
entend les réduire à néant ou en



diminuer l'efficacité, alors je me
refuse à utiliser ces mots » (QCP 184).

La vision de saint Josémaria de la vie
morale du chrétien se caractérise
également par l'importance accordée
à la créativité et à la spontanéité
personnelles. Dans ses
enseignements, les références aux
commandements de la loi de Dieu et
aux préceptes négatifs qu'ils
contiennent ne manquent pas, mais
il les présente sans vision
conflictuelle du rapport entre la loi
morale et la liberté. Et sa vision de la
vie morale est loin de se réduire à ce
qu'il ne faut pas faire. Il voit plutôt la
tâche fondamentale du chrétien
comme la nécessité pour chaque
personne de planifier un style de vie
concret qui la conduise à rechercher
efficacement l'union avec le Christ à
travers l'accomplissement de ses
devoirs familiaux, professionnels et
sociaux, en faisant fructifier les
talents reçus et les possibilités



offertes par le contexte de vie. Et
cette approche préside à l'activité de
formation délivrée par l'Opus Dei.
Saint Josémaria a écrit : « Nous
attachons une importance première
et fondamentale à la spontanéité
apostolique de la personne, à sa libre
initiative et à sa responsabilité,
guidées par l'action de l'Esprit ; et
non pas aux structures
d'organisation, aux mandats, aux
tactiques et aux plans imposés du
sommet » (Entretiens 19). Et dans des
cas beaucoup plus précis, chacun
reçoit « l'assistance spirituelle que
réclame [la] vie de piété, et une
formation spirituelle adéquate,
doctrinale, religieuse et humaine.
Après quoi, débrouillez-vous !
Autrement dit : chrétiens, sanctifiez
tous les chemins que parcourent les
hommes, et qu'ils gardent le parfum
du passage de Dieu (...) Chacun, avec
spontanéité apostolique, œuvrant en
toute liberté personnelle et se
formant une conscience autonome



face aux décisions concrètes qu'il
doit prendre, essaie d'atteindre la
perfection chrétienne et de
témoigner chrétiennement dans son
propre milieu, en sanctifiant son
travail professionnel, intellectuel ou
manuel » (ibidem).

Cette approche présuppose un
respect délicat de la conscience
morale et des décisions que chacun
mûrit au plus intime de soi, tout en
soulignant l'obligation de se former,
tant aux questions éthiques
générales qu'à celles qui concernent
plus directement sa propre
profession et sa situation sociale.
Cette formation doit être continue,
car il ne suffit pas d'apprendre
quelques règles une fois pour toutes.
L'éventail des problèmes à affronter
est vaste, et presque tous sont
susceptibles d'évoluer rapidement,
car la liberté et l'histoire qui se
construit avec elle sont réelles. «
Dieu, en nous créant, a pris le risque



et l'aventure de notre liberté. Il
voulait une histoire qui soit une
histoire vraie, faite de choix réels, et
non une fiction ou un jeu. Chacun
doit faire l'expérience de son
autonomie personnelle, avec tout ce
que cela implique de hasard, de
tâtonnement et, parfois, d'incertitude
» (Josémaria Escrivá de Balaguer,
"Les richesses de la foi", in ABC, 2-
XI-1969). L'incertitude liée à la
contingence qui tend à caractériser
les affaires humaines est un défi à la
responsabilité morale, défi qui doit
être relevé par l'étude sereine,
l'écoute attentive, le dialogue cordial
et la rectitude de celui qui est prêt à
changer d'avis lorsque la vérité et la
justice l'exigent.

3. La moralité sociale et politique.
La doctrine sociale de l'Église

Sa profonde compréhension du
principe de l'Incarnation, auquel
nous avons déjà fait allusion, a



généré chez saint Josémaria cette
conviction : « la tache apostolique
que le Christ a confiée à tous ses
disciples a donc des répercussions
sociales concrètes. Comment penser
que, pour être chrétien, il faille
tourner le dos au monde, et
désespérer de la nature humaine ?
(...) Le chrétien doit être toujours
disposée à sanctifier la société de
l'intérieur » (QCP 125). C'est pourquoi
on trouve dans ses écrits
d'abondantes réflexions visant à la
formation de la conscience dans le
domaine de l'éthique sociale et
politique.

Mais en même temps, il a déclaré et
écrit avec insistance, plus d'une fois :
« Je ne parle jamais de politique
» (Entretiens 48). Il voulait ainsi
préciser sa maxime de ne pas
proposer ou suggérer « la solution
concrète d'un problème donné à côté
d'autres solutions légitimes et
possibles, ainsi s'opposant à ceux qui



soutiennent le contraire » (Entretiens
76). Il se refusait à intervenir dans le
jeu des opinions qui détermine
habituellement l'affiliation des
citoyens aux divers partis politiques,
syndicats, mouvements culturels,
etc., dans le but de contribuer
noblement à la formation politique
de la société. Il n'a jamais permis que
ses paroles ou son activité soient
interprétées dans un sens politique.
Plusieurs raisons importantes
expliquent cette ligne de conduite : le
caractère exclusivement sacerdotal
et spirituel qu'il a voulu donner à
toute son activité (cf. Entretiens 48;
QCP 79) ; sa conscience très vive de la
mission surnaturelle de l'Église qui
l'empêchait de concevoir le
christianisme comme « un
mouvement politico-religieux, quand
bien même ce serait fait avec
l'excellente intention de répandre
l'esprit du Christ dans toutes les
activités humaines » – « Ce serait une
folie », ajoutait-il – (voir QCP 183) ; le



respect de la liberté légitime des
fidèles de choisir, parmi les options
politiques compatibles avec le dogme
et la morale de l'Église, celle qu'ils
considèrent en conscience comme la
meilleure pour leur propre pays et,
surtout, l'assurance que la foi
chrétienne transcende toutes les
synthèses politico-culturelles
concrètes, et donc l'impossibilité
d'identifier la foi à une culture
politique humaine sans graves
dommages pour les âmes et pour
l'Église.

Cela n'enlève évidemment rien au
fait que saint Josémaria défendait le
droit et le devoir de la hiérarchie de
l'Église de prononcer des jugements
moraux sur des questions
temporelles lorsque la foi ou la
morale chrétienne l'exige (cf. 
Entretiens 11). En outre, il a
constamment enseigné que les
fidèles ont l'obligation morale
d'accepter de tels jugements



doctrinaux (cf. Entretiens 29), et il a
incorporé dans ses enseignements
oraux et écrits les contenus
fondamentaux du Magistère
pontifical et épiscopal en matière
sociale. Une partie de l'effort de
formation de la conscience des
fidèles qui caractérise l'Opus Dei
consiste à mettre la doctrine sociale
de l'Église à la disposition de tous ses
fidèles ou de ceux qui s'approchent
de son apostolat.

D'autre part, saint Josémaria était
clairement conscient que les activités
sociales et politiques ne sont pas de
simples énonciations de principes
pérennes, mais des réalisations
concrètes de biens humains dans un
contexte historique, géographique et
culturel donné, marqué par une
contingence au moins partiellement
insurmontable. Pour cette raison, il a
déclaré que « personne ne peut
prétendre imposer, dans les
questions temporelles, des dogmes



qui, de fait, n'existent point. Devant
n'importe quel problème concret, la
solution consiste à bien l'étudier et
ensuite à agir en conscience, avec
une liberté personnelle et avec une
responsabilité elle aussi personnelle
» (Entretiens 77). Cela ne signifie pas
que tout soit contingent, car il
n'hésite pas à proclamer avec force
les principes dogmatiques et moraux
universellement valables. Les deux
aspects du problème, la nécessité et
la contingence, doivent être défendus
simultanément : « N'oublie pas que,
dans les affaires humaines, les autres
aussi peuvent avoir raison: ils voient
la même affaire que toi, mais d'un
point de vue différent, sous une
autre lumière, une autre ombre, un
autre contour. – Ce n'est qu'en
matière de foi et de morale qu'il
existe un critère indiscutable : celui
de notre Mère l'Église » (S 275).

La conscience des limites des projets
humains a influé sur sa conception



du principe de liberté qui doit être
uni aux principes de responsabilité,
de participation et de solidarité. Pour
saint Josémaria, aimer la liberté
implique nécessairement d'aimer « le
pluralisme que la liberté implique »
(Entretiens 98). Le pluralisme n'est
pas synonyme de conflit ou de
tension : « Le fait que quelqu'un
pense autrement que moi – surtout
lorsqu'il s'agit de choses qui font
l'objet de la liberté d'opinion – ne
justifie en aucune façon une attitude
d'inimitié personnelle, ni même de
froideur ou d'indifférence. Ma foi
chrétienne me dit que la charité, il
faut l'exercer envers tous, et aussi
bien envers ceux qui n'ont pas la
grâce de croire en Jésus-Christ
» (ibidem).

Au principe de la liberté s'ajoute
celui de la responsabilité, qui conduit
le citoyen chrétien à affronter avec
sérieux et engagement les problèmes
qui se posent, et à se préoccuper



d'acquérir une formation solide afin
que son activité puisse effectivement
constituer une contribution positive
au bon ordre de la vie sociale. En ce
sens, il a souligné la nécessité de
fournir à chacun une telle formation.
« À ce propos, je vais vous dire quel
est mon grand désir ; je voudrais que
le catéchisme de la doctrine
chrétienne pour les enfants enseigne
clairement quels sont ces points
fermes sur lesquels on ne peut pas
céder quand on agit d'une manière
ou d'une autre dans la vie publique ;
et en même temps qu'il affirme le
devoir d'agir, de ne pas s'abstenir, de
prêter sa collaboration pour servir le
bien commun avec loyauté et avec
liberté personnelle. C'est un de mes
grands désirs car je vois que de cette
façon les catholiques apprendraient
ces vérités dès l’enfance et sauraient
ensuite les pratiquer en tant
qu’adultes » (Lettre 9 janvier 1932, no

45 : cf. Rodríguez Luño, 1997, p. 173).
Ce souhait est devenu une réalité



aujourd'hui, puisque le Catéchisme
de l'Église Catholique et d'autres
catéchismes nationaux accordent
une attention particulière aux
questions sociales et politiques. Le
problème est capital, car il dépend de
la bonne formation des laïcs que leur
présence dans la vie publique
aboutisse à un ordonnancement
chrétien du monde, et non à la
"mondanisation" des chrétiens.
Lorsque nous parlons ici de
formation, nous ne voulons pas dire
la communication de solutions
concrètes préfabriquées et
irréformables, fermées au dialogue
constructif. La formation consiste
plutôt à promouvoir une sensibilité
aux exigences du bien commun et à
stimuler une façon de penser qui, à
la lumière de la foi, permet de
progresser dans la compréhension de
la réalité et dans le changement
social. Le fondateur de l'Opus Dei
voyait dans cette formation une
source et un motif de solidarité, c'est-



à-dire de participation conjointe à
l'entreprise collective de la recherche
de la vérité.

Le lien entre le principe de liberté et
celui de participation est sans doute
l'une des idées les plus présentes
dans les réflexions de saint
Josémaria sur les questions sociales
et politiques. « En tant que chrétien,
ton devoir est d’agir, de ne pas
t’abstenir, d'apporter ta collaboration
au service loyal du bien commun, en
faisant usage de ta liberté
personnelle » (F 714). Travailler pour
le bien commun demande
engagement et sacrifice car la
passivité, la paresse, le "laisser faire",
sont des tentations toujours
présentes auxquelles il ne faut pas
céder. « Nous autres, enfants de Dieu,
nous sommes des citoyens comme les
autres, et à ce titre nous devons
participer “sans respect humain” à
toutes les entreprises et à tous les
organismes honnêtes gérés par des



hommes, afin que le Christ y soit
présent. Notre Seigneur nous
demandera des comptes rigoureux si,
par négligence ou par facilité, chacun
d’entre nous ne s’efforce pas
d’intervenir librement dans les
œuvres et dans les décisions
humaines, dont dépendent le présent
et l’avenir de la société » (F 715; cf. F
717-718). Une partie très importante
de la participation à la vie sociale et
politique est constituée par le travail
de promotion sociale, la lutte contre
l'injustice, la corruption, la violence
et l'inégalité dans la distribution des
biens économiques et culturels. « On
comprend fort bien l'impatience,
l'angoisse, les désirs inquiets de ceux
dont l'âme naturellement chrétienne
ne peut se résigner à l'injustice
personnelle et sociale dont le cœur
humain est capable. Tant de siècles
de coexistence entre les hommes et
tant de haine encore, tant de
destruction, tant de fanatisme,
accumulés dans le regard de ceux qui



ne veulent point voir et dans le cœur
de ceux qui ne veulent point aimer.
Les biens de la terre répartis entre
quelques-uns : les biens de la culture
enfermés dans les cénacles. Et au-
dehors la faim de pain et de savoir, et
les vies humaines, pourtant saintes,
puisque venant de Dieu, traitées
comme de simples choses, comme
des éléments d'un calcul statistique
» (QCP 111).

En parlant de participation, saint
Josémaria ne se référait pas
seulement à ceux, toujours peu
nombreux, qui se consacrent
professionnellement à la politique, ni
à l'opportunité de s'y consacrer, ce
qui ne serait pas bon pour ceux qui
n'ont pas les aptitudes nécessaires ; il
pensait au citoyen qui remplit ses
devoirs civiques et exerce ses droits,
et dans les deux cas est cohérent avec
sa conception du monde, de l'homme
et du bien commun politique,
s'associant librement avec ceux,



chrétiens ou non, qui partagent ces
idées et sont disposés à les réaliser.
Une partie de la bonne conception du
bien commun est la sensibilité à la
valeur représentée par l'État. À cet
égard, il rappelait l'obligation d'être
exemplaire dans le respect des lois
civiles justes. Il voulait éviter une
situation dans laquelle un
engagement généreux dans des
activités non lucratives, du
bénévolat, etc., pourrait conduire
certains à se sentir dispensés de
respecter le cadre juridique dans
lequel l'État réglemente ces activités.
En revanche, il estimait souhaitable
de veiller à ce que ce cadre juridique
soit de plus en plus équitable, au
moins dans le sens où il reconnaît
l'intérêt social et public – au sens
juridique le plus rigoureux du terme
– des initiatives promotionnelles qui
naissent au sein de la société.

De ce point de vue, il soulignait
l'importance de la liberté



d'enseignement. « La liberté
d'enseignement n'est qu'un aspect de
la liberté en général. Je considère
que la liberté personnelle est
nécessaire à tous les hommes pour
tout ce qui est moralement licite.
Liberté d'enseignement donc, à tous
les niveaux et pour toutes les
personnes. Ce qui revient à dire que
toute personne ou association
reconnues capables de fonder des
centres d'enseignement doivent
pouvoir le faire à conditions égales et
sans entraves inutiles. La fonction de
l'État varie selon la situation sociale :
elle est différente en Allemagne ou
en Angleterre, au Japon ou aux États-
Unis, pour parler de pays dont les
structures quant à l'éducation sont
fort diverses. L'État a des fonctions
évidentes de promotion, de contrôle
et de surveillance. Et cela exige des
chances égales entre l'initiative
privée et celle de l'État : surveiller ne
signifie pas élever des obstacles ni
empêcher ou limiter l'exercice de la



liberté » (Entretiens 79). Et
descendant dans des détails plus
concrets, concernant l'enseignement
universitaire, il ajoutait : « Voici
quelques manifestations possibles de
la réalisation effective de cette
autonomie : liberté dans le choix des
professeurs et des administrateurs ;
liberté dans l'établissement des
programmes d'étude ; possibilité de
constituer un patrimoine propre et
de l'administrer ; en un mot, toutes
les conditions requises pour que
l'Université puisse jouir d'une vie
propre. Et lorsqu'elle aura sa propre
vie, elle saura se donner au bien de
la société tout entière » (ibidem).
L'État ne doit pas supprimer
l'existence et la libre activité des
authentiques "sujets sociaux" tels
que la famille et les différents types
d'associations. Cette exigence est
indissociable d'une conception
correcte du bien commun politique,
et a un impact immédiat et



significatif sur la qualité éthique de
la coexistence.

On a déjà dit que saint Josémaria
considérait que la pluralité des
options sociales et politiques, c'est-à-
dire le fait que d'autres citoyens
proposent une solution à un
problème donné qui diffère de la
sienne, ne doit pas être considérée
négativement : le pluralisme est une
réalité, inévitable, et doit être chéri
comme la liberté humaine dans
laquelle il trouve son origine. Le
pluralisme peut également se
produire dans l'ordre des croyances
religieuses : dans un même État, dans
une même ville, au sein d'une même
famille, des personnes qui ont des
croyances religieuses ou morales
différentes de celles qu'en conscience
nous considérons comme vraies et
objectivement contraignantes vivent
souvent ensemble et collaborent.
Cette coexistence peut créer et crée
effectivement des tensions et des



problèmes de toutes sortes. La
doctrine de l'Église Catholique sur le
droit à la liberté religieuse, sur la
coopération au mal ou sur le
comportement face à des lois
injustes, par exemple, constitue un
critère d'action dans certaines des
situations qui peuvent se présenter.

Les problèmes historiquement liés
aux différences religieuses et
morales, ainsi que certains facteurs
idéologiques, ont donné naissance à
la mentalité, très répandue dans
certains milieux, selon laquelle les
convictions, et plus particulièrement
l'affirmation de la possibilité
d'atteindre la vérité sur l'individu et
les communautés humaines,
finissent par se traduire par des
relations injustes de domination ou
de violence. Plusieurs attitudes
peuvent découler de cette idée. À
l'extrême, certains nient la possibilité
d'une vérité absolue et se contentent
du nihilisme. D'autres, sans en



arriver là, considèrent qu'une
certaine dose d'agnosticisme ou de
relativisme est un bien, ou du moins
un moindre mal, nécessaire à la
coexistence démocratique, et pensent
donc qu'il vaut mieux ne pas parler
de vérités ultimes dans la sphère
publique, allant parfois jusqu'à
exiger, comme condition à toute
forme de dialogue, la volonté de
l'interlocuteur de renoncer ou, du
moins, de mettre entre parenthèses
les convictions qui constituent sa
propre identité. Si quelqu'un n'était
pas disposé à le faire, il serait accusé
d'être un mauvais citoyen, un
ennemi de la coexistence. Dans ce
contexte, il y a ceux qui se ferment
au dialogue, parce qu'ils ne veulent
pas donner certaines explications,
par peur ou parce qu'ils se sentent
soumis à un chantage moral, et ils
s'enferment dans leurs propres
jugements de manière
fondamentaliste. Il y a aussi ceux qui
considèrent le dialogue comme une



bonne chose et en concluent que,
dans cette situation, il vaut la peine
de céder, c'est-à-dire de renoncer, au
moins extérieurement et
tactiquement, à sa propre identité ;
une attitude qui implique une
certaine duplicité, avec peu de
loyauté tant envers ses propres
convictions qu'envers ses
interlocuteurs.

C'est un problème auquel saint
Josémaria a montré, dès le début de
son activité, une sensibilité très
délicate. Deux enseignements du
Nouveau Testament sont à la base de
ses réflexions : l'avertissement de
notre Seigneur selon lequel il n'y a
pas de véritable dilemme entre ce
qui est dû à Dieu et ce qui est dû à
César (cf. AD 165) et l'enseignement
de saint Paul selon lequel la vérité
doit être exposée avec charité, sans
blesser (cf. F 559). À plusieurs
reprises, il a exprimé sa conviction
qu'il « n’existe pas d’opposition entre



le service de Dieu et le service des
hommes ; entre l’exercice de nos
devoirs et de nos droits civiques et
celui de nos devoirs et de nos droits
religieux ; entre l’effort pour
construire et perfectionner la cité
temporelle et la certitude que nous
traversons ce monde comme sur un
chemin qui nous conduit à la patrie
céleste » (AD 165). Cette conviction
repose sur le fait qu'il est toujours
possible d'harmoniser, d'une part, le
droit de maintenir sa propre identité
intellectuelle et spirituelle et, d'autre
part, le devoir de parler noblement
ou même de collaborer avec ceux qui
ont des idées différentes. Il pensait
que la collaboration avec des
personnes de croyances différentes
pouvait être, dans de nombreux cas,
une occasion de diffuser la vérité et
de dissiper les préjugés et les
malentendus, ou une occasion
d'approfondir sa foi. Il a toujours
maintenu une ligne de conduite
évangélique qui excluait toute forme



d'intolérance et de violence. Il a
distingué avec une extrême clarté la
relation intime de la conscience
personnelle avec la vérité et la
relation entre les personnes. Le
premier de ces rapports doit être régi
par le pouvoir normatif de la vérité,
car il n'est jamais honorable de ne
pas être cohérent avec ce que sa
conscience juge vrai ; le second doit
l’être par la justice et par les
exigences inaliénables de la dignité
de la personne. C'est pourquoi, en
pensant à la première de ces deux
relations, il parle de sainte
intransigeance, terme qu'il utilise
pour désigner la cohérence et la
sincérité, qui s'oppose à la vilenie,
c'est-à-dire à l'attitude de ceux qui,
étant convaincus que deux plus deux
font quatre, disent qu'ils font trois et
demi par faiblesse ou par
commodité. Mais il ajoutait toujours,
en pensant à la seconde relation, que
l'intransigeance à l'égard d'une
affirmation doctrinale n'est pas



sainte si elle n'est pas unie à un
compromis bienveillant avec la
personne qui a une position
différente de la nôtre (cf. C 397). C'est
pourquoi il a pu déclarer que, «
lorsque quelqu'un essaiera de
maltraiter ceux qui sont dans
l'erreur, soyez sûrs que je ressentirai
l'impulsion intérieure de me mettre
aux côtés de ceux-ci pour subir par
amour de Dieu le sort qu'ils subiront
» (Lettre 31 mai 1954, no19 : cf.
Rodríguez Luño, 1997, p. 180).

En bref, saint Josémaria encourageait
un dialogue ouvert, loyal et sincère.
Il y voyait un moyen de cohésion
sociale et une occasion de
compréhension et d'apostolat. Il
faisait remarquer que le bien
commun de la société, et surtout
d'une société complexe comme celle
d'aujourd'hui, exige qu'un ensemble
d'instances et de points de vue
différents soient correctement reliés,
et qu'ils ne soient pas fermés sur eux-



mêmes ou agissent de manière
purement autoréférentielle. Il voyait
surtout que la condescendance dont
Dieu a fait preuve en voulant que sa
Parole éternelle devienne aussi une
parole humaine faisait du dialogue
humain un critère de conduite
obligatoire pour la conscience
chrétienne.

Thèmes connexes : Conscience ;
Devoirs d’état ; Famille, sanctification
de la ; Formation : Considérations
générales ; Liberté dans les questions
temporelles ; Moyens de
communication sociale ; Politique ;
Société ; Travail, sanctification du ; et
en général, thèmes au sujet des
vertus théologiques et morales.

Bibliographie :Antonio Aranda “El
bullir de la sangre de Cristo”. Estudio
sobre el cristocentrismo del Beato
Josemaría Escrivá, Madrid, Rialp,
2000, pp. 203-254; Cornelio Fabro,
“La tempra di un padre della Chiesa”,



en Cornelio Fabro - Salvatore
Garofalo - Maria Adelaide Raschini 
Santi nel mondo. Studi sugli scritti del
beato Josemaría Escrivá, Milano,
Ares, 1992, pp. 22-155; José Luis
Illanes, “La secularidad como actitud
existencial” Anuario Filosófico, 35
(2002), pp. 553-579; José Miguel Pero-
Sanz - Jean-Marie Aubert - Tomás
Gutiérrez Calzada Acción Social del
cristiano. El Beato Josemaría Escrivá
y la Doctrina Social de la Iglesia,
Madrid, Palabra, 1996; Álvaro del
Portillo, “A conclusione del
Convegno”, en Manuel Belda - José
Escudero - José Luis Illanes - Paul
O’Callaghan (eds.) Santità e mondo.
Atti del Convegno teologico di studio
sugli insegnamenti del beato
Josemaría Escrivá, Città del Vaticano,
Libreria Editrice Vaticana, 1994, pp.
219-232; Ángel Rodríguez Luño, “La
formación de la conciencia en
materia social y política según las
enseñanzas del beato Josemaría
Escrivá” Romana. Boletín de la



Prelatura de la Santa Cruz y Opus Dei,
24 (1997), pp. 162-181.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/dictionnaire-
morale-chretienne/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/dictionnaire-morale-chretienne/
https://opusdei.org/fr-ch/article/dictionnaire-morale-chretienne/
https://opusdei.org/fr-ch/article/dictionnaire-morale-chretienne/

	MORALE CHRÉTIENNE

