
opusdei.org

De nouveaux cœurs
seront créés :
mariage et célibat
apostolique (I)

Comment aimer le Christ, une
personne vivante que nous ne
voyons pas, et comment aimer
les autres comme il nous a
aimés ? Dans le mariage et le
célibat, l’Esprit Saint
transforme nos sens pour
rendre notre cœur semblable
au sien.

22/05/2025



Ceux qui ont marché avec Jésus
pendant son séjour sur terre ont-ils
imaginé pendant ces années qu’à un
moment donné, ils devraient
poursuivre leur existence sans lui ?
Alors qu’ils le regardaient mourir sur
la croix, ont-ils envisagé comment ils
allaient continuer à vivre en son
absence pendant toutes les années
qui les attendaient ? Tôt ou tard, ils
ont dû faire face à ces pensées. C’est
peut-être pour cela qu’ils
s’empressent de conserver chacun de
ces instants. Véronique cherche à
retenir les traits du Christ sur la toile
; la Vierge Marie, Marie Madeleine et,
tout près d’elles, saint Jean, gravent
dans leur cœur chaque geste et
chaque parole du Seigneur. D’autres
apôtres ont peut-être aussi cherché à
garder en mémoire ces moments, en
les contemplant de loin, de peur
d’être reconnus. Dans tous les cas, la
séparation a été douloureuse, car il
n’est jamais facile de dire au revoir à
celui que l’on aime.



Le troisième jour après sa mort, Jésus
revient. Nous pouvons imaginer la
joie des apôtres. Peut-être ont-ils
repris l’espoir, plus fort cette fois-ci,
de rester avec le Maître jusqu’à la fin
de leur vie, certains qu’il ne les
quittera plus jamais. Les rencontres
avec les disciples d’Emmaüs, avec
Marie Madeleine et avec les autres
disciples semblent aller dans ce sens.
Ceux qui l’ont rencontré à la sortie
de Jérusalem le supplient : « Reste
avec nous » (Lc 24,29). Mais le
Seigneur demande à l’un ou à l’autre,
de manière différente, de ne pas le
retenir. « Laisse-moi partir » (Jn
20,17), demande-t-il à Marie
Madeleine, tandis qu’il « disparaît
» (Lc 24,31) de la présence de ceux
d’Emmaüs. Après avoir transmis ses
derniers enseignements aux apôtres,
il semble que cette fois-ci il parte
pour de bon : « Il s’éloigna d’eux et
commença à s’élever vers le ciel » (Lc
24,51).



Aimer d’une nouvelle manière

Peut-être nous est-il arrivé, à nous
aussi, d’imaginer combien il aurait
été passionnant de voir et d’entendre
Jésus directement, de vivre à son
époque, de le sentir physiquement
plus proche de nous. Il nous est
arrivé, comme à saint Josémaria,
d’avoir cette pensée : « Seigneur, je
veux te serrer dans mes bras ! » [1]

Comme les disciples de Jésus le jour
de l’Ascension, nous voulons nous
aussi comprendre le sens de cette
séparation. Peut-être que ce jour-là,
des paroles que le Christ avait
prononcées quelque temps
auparavant leur sont revenues à
l’esprit : « Quand je serai parti vous
préparer une place, je reviendrai et
je vous emmènerai auprès de moi,
afin que là où je suis, vous soyez,
vous aussi » (Jn 14, 3). Jésus lui-même
leur avait dit que cette séparation
avait pour but de nous attirer vers
un lieu meilleur et, cette fois,



définitif. Il « nous précède auprès du
Père, monte à la hauteur de Dieu et
nous invite à le suivre » [2]. Aussi
surprenant que cela puisse paraître,
son absence sera comme un aimant
pour que nous ne nous arrêtions pas
là, mais que nous nous rapprochions
progressivement de notre
destination, de la rencontre
définitive avec Jésus.

Les premiers qui ont suivi le
Seigneur ressuscité ont dû apprendre
quelque chose de vraiment nouveau,
quelque chose que personne n’avait
jamais eu à faire auparavant :
apprendre à aimer une personne
vivante, à se lier réellement à elle au
présent, mais sans être physiquement
proche d’elle. Ils ont dû découvrir
d’autres façons de communiquer et
d’exprimer leur affection. Le départ
de Jésus au ciel inaugure, pour tous,
une nouvelle manière d’aimer. Les
disciples ont été les premiers à
découvrir cette réalité, dont tous les



chrétiens font maintenant
l’expérience, car nous ne pouvons
pas aimer Jésus exactement de la
même manière que nous aimons
quelqu’un d’autre. Par exemple,
devant sa présence réelle dans
l’Eucharistie, nos sens sont troublés :
« La vue, le toucher et le goût se
trompent »[3], nous rappelle saint
Thomas d’Aquin. Quelle singulière
façon d’entrer dans l’intimité de
quelqu’un ! Elle peut, dans un
premier temps, sembler insuffisante
et nécessite donc une nouvelle
éducation des sens ; un processus qui
ne sera pas immédiat et qui ne se
fera pas sans effort. « Ah ! qui pourra
me guérir ? – disait saint Jean de la
Croix qui, comme tout le monde,
expérimentait constamment cet
apprentissage –. Livre-toi enfin pour
de vrai. Ne m’envoie plus de
messagers, car ils ne savent me dire
ce que je veux » [4].



Apprendre à entrer en relation avec
un Dieu qui se montre et en même
temps se cache n’est pas l’affaire
d’un jour, ni seulement un défi pour
notre ingéniosité. Dès le début, les
apôtres eux-mêmes ont eu besoin
d’une aide particulière pour entrer
dans cette nouvelle manière de
connaître et d’aimer. Jésus leur a
promis cette aide, qui serait l’Esprit
Saint, car c’est lui qui « leur montre
le Seigneur ressuscité, leur rappelle
sa parole et ouvre leur esprit à la
compréhension de sa mort et de sa
résurrection. Il leur rend présent le
mystère du Christ […] pour les
conduire à la communion avec Dieu
» [5]. C’est pourquoi, dans une célèbre
hymne de la tradition chrétienne,
nous demandons à l’Esprit Saint
d’éveiller en nous les sens spirituels :
« Viens, ô Esprit créateur, visiter les
âmes de tes fidèles et remplir de la
grâce divine les cœurs que tu as toi-
même créés […]. Éclaire de ta
lumière nos sens, infuse ton amour



dans nos cœurs et, par ton aide
perpétuelle, fortifie notre chair
affaiblie » [6].

Les saints, mariés et célibataires,
l’ont appris

Tous les chrétiens, célibataires et
mariés, jeunes et vieux, prêtres et
laïcs, doivent apprendre ce jeu qui
consiste à se laisser attirer par un
Dieu qui se manifeste et se cache
d’une manière particulière. Chez
ceux qui ont reçu le don du célibat
ou chez les célibataires, cette
nécessité d’apprendre à aimer par la
foi apparaît-elle peut-être plus
clairement, parce que leur vie,
également destinée à donner et à
recevoir de l’amour, ne jouit pas de
la présence physique d’une personne
avec laquelle partager leur existence
et leur intimité. Cependant, dans la
vie conjugale aussi, seul Jésus-Christ
comble totalement le besoin d’amour
de chacun des conjoints. Dans les



deux cas, comme pour les premiers
disciples, c’est l’Esprit Saint qui rend
cette transformation possible.

Eduardo Ortiz de Landázuri [7],
médecin, surnuméraire de l’Opus
Dei, marié à Laura Busca, disait que
saint Josémaria lui avait appris deux
choses : aimer toutes les personnes,
avec leurs défauts et leurs limites,
parce qu’il voyait en chacune d’elles
un enfant de Dieu, et découvrir une
profondeur surnaturelle, spirituelle,
divine, dans les activités normales de
la vie de tous les jours.[8] Dans les
deux cas, il s’agit de voir au-delà de
la surface, au-delà de ce qui apparaît
devant nos yeux, de saisir la
véritable valeur des personnes et
même des plus petites choses. « Les
gens ont une vision plane, à ras de
terre, à deux dimensions. — Quand tu
vivras la vie surnaturelle, tu recevras
de Dieu la troisième dimension : la
hauteur, et avec elle, le relief, le poids
et le volume » [9], écrivait saint



Josémaria. Cette nouvelle façon de
voir la réalité est particulièrement
importante dans les moments
difficiles. Des années plus tard,
Eduardo a raconté dans un journal
comment il vivait sa maladie, car on
lui avait diagnostiqué un cancer. En
réponse à son témoignage, un autre
patient lui a écrit une lettre de
remerciement et lui a dit à quel point
il l’avait trouvé inspirant, même s’il
était athée. Eduardo lui a répondu : «
Vous pouvez être sûr qu’en tant que
médecin, je suis totalement
convaincu que le Seigneur est
toujours au chevet des malades. Cela
leur fait beaucoup de bien. Leurs
oreilles sont beaucoup plus sensibles
et leur vue beaucoup plus profonde »
[10].

Les saints sont les maîtres des signes
discrets de Dieu et ceux qui ont le
mieux appris à regarder, à
comprendre et à aimer de cette
nouvelle manière. Saint Josémaria a



appris à reconnaître la présence de
Dieu dans les choses les plus banales.
Adolescent, c’est en voyant les traces
dans la neige des pas d’un carmélite
déchaux que l’étincelle de la vocation
s’est allumée en lui ; dans ses
premières années de prêtrise, vivant
avec peu de moyens, il osait
demander à son ange gardien de le
réveiller le matin ; plus tard, pendant
la guerre civile espagnole, il est sorti
d’un grand désarroi intérieur
lorsque, trouvant une rose en bois,
qui faisait partie d’un retable d’église
détruit, il a compris qu’il devait
poursuivre son chemin ; et plus tard
dans sa vie, dans le cadre de cette
expérience d’apprentissage, il a aimé
décorer la maison dans laquelle il
vivait avec des objets qui éveillaient
le sens de la présence de Dieu, cette
nouvelle façon de communiquer
avec Jésus. Les saints ont appris à se
laisser guider et à aimer par les sens
spirituels. Leur tâche consiste
maintenant à « éveiller le désir de



Dieu chez ceux qui ont la joie de
s’approcher d’eux » [11].

Un processus qui tient compte de
nos faiblesses

Lorsque Jésus monte au ciel et envoie
son Esprit pour être avec chacun de
nous d’une manière nouvelle « tous
les jours jusqu’à la fin du monde
» (Mt 28,20), que voulait-il nous
donner exactement ? Que continue-t-
il à nous offrir ? Jésus connaît nos
difficultés à le connaître et à l’aimer.
« Nous n’avons pas un grand prêtre
incapable de compatir à nos
faiblesses, mais un grand prêtre
éprouvé en toutes choses » (He 4,15),
dit l’épitre aux Hébreux. Jésus sait
que notre aspiration à la communion
a été blessée par le péché, qu’elle
nous pousse souvent à agir à tâtons,
avec de fausses attentes, avec une
conscience erronée de notre propre
valeur. Et l’Esprit Saint vient guérir
en chacun de nous, célibataire ou



marié, ce désir de donner et de
recevoir l’amour. Dieu vient nous
aider à trouver la véritable source de
vie, qu’il est lui-même : « Il a soif que
l’homme ait soif de lui » [12].

L’Esprit envoyé par le Christ vient 
sauver la capacité des disciples à le
connaître et à l’aimer, parfois même
en se servant de leurs propres
péchés. Pierre, par exemple, apprend
que sa trahison n’a pas le dernier
mot et qu’elle ne doit pas troubler sa
vue ni son cœur. Jésus lui-même
ranime sa vie, en lui demandant
l’amour véritable qui est au fond de
son cœur, pour le relancer dans sa
mission : « Pais mes brebis » (Jn
21,17). La résurrection du Christ et
l’envoi de l’Esprit Saint à la Pentecôte
nous rappellent que nous pouvons
recevoir un feu pour connaître et
aimer d’une manière nouvelle, quel
que soit notre âge ou quoi qu’il
arrive. Ernesto Cofiño [13], la
cinquantaine bien entamée, a décidé



de s’ouvrir plus intensément à cette
œuvre de l’Esprit Saint. Sa femme se
rendit compte qu’il se passait
quelque chose de nouveau et, peut-
être pour encourager cet élan, elle dit
à celui qui accompagnait
spirituellement Ernesto : « Je ne sais
pas ce que vous avez fait avec mon
mari... mais c’est merveilleux ! » [14]

Cette offre du Seigneur, cette grâce,
peut être accueillie par « tous ceux
qui ont un grand cœur, même si
leurs faiblesses ont été plus grandes
encore » [15].

Une force que nous pouvons
façonner avec Dieu

Une fois que nous sommes remplis
de l’Esprit Saint, le Seigneur nous
pousse à la mission de diverses
manières. Marie Madeleine est
envoyée annoncer aux apôtres qu’il
est ressuscité ; les apôtres sont
envoyés proclamer l’Évangile au
monde entier ; nous pouvons



imaginer Marthe, Marie et Lazare
comme un modèle d’accueil du Christ
dans leur propre maison ; et ainsi
chaque saint est un déploiement
d’amour, poussé par l’amour de
Dieu. Cette malléabilité ou flexibilité
de notre capacité à aimer est une
caractéristique naturelle de la
personne humaine, que le Seigneur
renforce. Grâce à la liberté, nous ne
sommes pas nécessairement esclaves
de nos pulsions, comme l’est la vie
animale, mais nous pouvons choisir
ce que nous aimons, combien nous
aimons et comment nous aimons.

Chez les personnes mariées, cette
flexibilité permet de façonner la vie
de couple en fonction des phases de
la vie. L’amour vécu au début de leur
fréquentation prend des nuances
différentes au fil du temps, ou avec la
paternité et la maternité, et peut
continuer à se développer dans les
périodes de prospérité et de crise.
Lorsque l’amour de Dieu est au



centre de ce projet, le mariage trouve
un point d’ancrage et une source
inépuisable d’amour et de vie. Tomás
Alvira [16], en pleine maturité, lors
d’une conférence donnée aux
grands-parents, s’appuyant sur sa
propre expérience, leur disait : «
Qu’est-ce que soixante-dix ou quatre-
vingts ans pour une éternité ? Rien.
On a dit que, face à l’éternité, tout
homme est toujours jeune […]. Un
garçon de seize ou dix-huit ans, aux
muscles bien développés, se sent
jeune lorsqu’il aide une personne
âgée à se lever ou à porter un objet
lourd. Une personne âgée n’a pas de
muscles tendus pour effectuer ces
opérations, mais elle peut avoir
l’esprit tendu, se sentir
spirituellement jeune, et aider les
jeunes, ses petits-enfants, en leur
ouvrant des chemins, en leur
indiquant des sentiers praticables
qu’elle connaît par expérience » [17].
Ils découvrent ainsi la manière
d’aimer propre à leur âge, poussés



par l’Esprit Saint qui conserve un
amour toujours jeune, jailli du cœur
éternel et infini de Dieu.

La flexibilité de cette force, de cet
amour, se vérifie aussi
lorsqu’apparaît son caractère
instable, c’est-à-dire lorsqu’elle
émerge avec vigueur et que nous ne
parvenons pas à la canaliser comme
nous le voudrions. Nous le voyons,
par exemple, dans les infidélités,
ainsi que chez ceux qui nourrissent
des désirs mondains ou chez ceux
qui génèrent des relations toxiques
ou abusives. Ces cas sont souvent
l’expression d’une forme incontrôlée
du désir d’aimer et d’être aimé, ce
qui montre à quel point le péché
originel a affaibli la condition
humaine. « Je me sens capable de
toutes les horreurs et de toutes les
erreurs qui ont été commises par les
personnes les plus misérables » [18],
disait saint Josémaria. C’est pourquoi
nous pouvons conclure avec saint



Augustin : « L’homme est un abîme
insondable, Seigneur, […] ses
cheveux sont beaucoup plus faciles à
compter que ses affections et les
mouvements de son cœur » [19].

Cependant, la vie du Christ nous
rappelle que la grandeur qui réside
dans cette force d’aimer peut non
seulement être sauvée, mais aussi
merveilleusement façonnée par
l’Esprit Saint. Cela vaut également
dans les situations où une tentative
de vie conjugale a échoué, ou dans
tant de cas particulièrement
difficiles. Nous voyons comment
l’amour de Jésus accueille avec
tendresse tout le monde : les enfants
comme les personnes âgées les plus
démunies ; il fortifie les apôtres les
plus jeunes et ceux qui semblent
avoir déjà une vie toute tracée ; il
offre son amitié à ceux qui porteront
la semence de l’Évangile loin de leur
terre natale et à ceux qui
évangéliseront depuis leur foyer. Il



accorde également une attention
particulière à ceux qui se
considèrent comme ses adversaires,
parmi les pharisiens, les sadducéens
et les docteurs de la loi, et il cherche
même à attirer jusqu’au bout celui
qui finira par le livrer, Judas
Iscariote. En définitive, son amour ne
s’adresse pas seulement à sa propre
famille de Nazareth, à ses proches
amis ou à ceux de sa région, mais à
tous ceux qui souhaitent s’ouvrir à
l’amour de Dieu, quelle que soit leur
situation : telle est sa famille (cf. Mc
3,35).

Cette grande flexibilité dans la
capacité d’aimer que le Christ veut
voir naître en nous aussi, soutenue,
renforcée et façonnée par l’Esprit
Saint, est ce qui rend possible la
grandeur tant du mariage que du
célibat. Le torrent d’amour qui jaillit
du cœur humain peut être orienté
vers le conjoint et la famille, mais
aussi transféré, à l’image de Jésus,



vers la grande famille du Seigneur, en
vivant comme lui-même l’a fait. Le
Saint-Esprit habite cette flexibilité de
notre capacité d’aimer et élève tout
chemin humain. C’est pourquoi le
prélat de l’Opus Dei, Mgr Fernando
Ocariz, rappelle, suivant les
enseignements de saint Josémaria,
que « le mariage est un “chemin
divin sur terre” et que, de son côté, le
célibat est “un appel à une
identification particulière avec Jésus-
Christ, qui comporte aussi, même
humainement, mais surtout
surnaturellement, une plus grande
capacité d’aimer tout le monde”.
C’est pourquoi le célibat, qui renonce
à la paternité et à la maternité
physiques, rend possible une
maternité ou une paternité
spirituelles beaucoup plus grandes » 
[20] C’est pourquoi la prière
traditionnelle au Saint-Esprit dit : «
Viens, Esprit Saint, remplis le cœur
de tes fidèles. Allume en eux le feu de
ton amour. Envoie ton Esprit, toutes



choses seront créées et tu
renouvelleras la face de la terre ».
Alors, chez les célibataires et les
mariés, chez les célibataires et les
veufs, de nouveaux cœurs seront
créés.

* * *

Avec l’absence physique du Christ et
l’effusion de l’Esprit Saint à la
Pentecôte, les apôtres entamaient
une nouvelle étape. Tout restait
pareil et, en même temps, tout
changeait. D’une certaine manière, la
mission était désormais davantage
entre leurs mains. Ils continueraient
à faire la même chose, mais avec une
autonomie particulière. Ce fait
montre à quel point le Seigneur
apprécie et fait confiance à notre
liberté pour que nous continuions à
le chercher, à comprendre et à
décider de l’orientation de notre
mission. C’est pourquoi, quel que soit
le chemin sur lequel Dieu nous



appelle, notre croissance en tant
qu’apôtres requiert que nous
fassions véritablement équipe avec le
Saint-Esprit. Même si le bonheur ici-
bas est quelque peu insaisissable, la
personne qui vit dans l’Esprit Saint
montre que, tant dans les succès que
dans les échecs, le Seigneur reste
présent et continue de nous attirer à
lui. Par sa grâce, il transforme
progressivement nos sens, pour nous
empêcher de nous arrêter et pour
nous faire découvrir à quel point il
désire que nous grandissions dans
son amour, jusqu’au jour où il nous
embrassera définitivement au ciel.

[1]. Pilar Urbano ; Josémaria, le saint
de l’ordinaire, Le Laurier, Paris.

[2]. Benoît XVI, Homélie, 26 mai 2005.

[3]. Saint Thomas d’Aquin Hymne 
Adoro te devote.



[4]. Saint Jean de la Croix, Cantique
spirituel, Chanson 6-7.

[5]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 737

[6]. Hymne Veni Creator.

[7]. Eduardo Ortiz de Landázuri
(1910-1985) était un médecin
espagnol spécialisé en médecine
interne, réputé pour son travail à la
Clinique de l’Université de Navarre.
Remarqué pour sa conscience
profonde de sa vocation chrétienne
et son dévouement aux soins des
patients, son procès de canonisation
uni à celui de son épouse Laura
Busca, est actuellement en cours.

[8] Cf. Esteban López-Escobar, Pedro
Lozano, Eduardo Ortiz de Landázuri,
Palabra, Madrid 1994, 267-268.

[9]. Saint Josémaria ? Chemin, n° 279.



[10]. Juan Antonio Narváez Sánchez, El
doctor Ortiz de Landázuri. Un hombre
de ciencia al encuentro con Dios,
Palabra, Madrid 1997, 177.

[11]. San Jean Paul II, Homélie, 18
octubre 1991.

Cf. Esteban López-Escobar, Pedro
Lozano, Eduardo Ortiz de Landázuri,
Palabra, Madrid 1994, 267-268.

[12]. San Agustín, De diversis
quaestionibus octoginta tribus 64, 4.
Cité dans le Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2560.

[13]. Ernesto Cofiño (1899-1991) était
un médecin et pédiatre
guatémaltèque, pionnier dans le
domaine de la santé infantile dans
son pays. Il a consacré sa vie aux
soins des enfants et à l'enseignement.
L'exemple de sa vie chrétienne a
suscité de nombreuses initiatives
sociales. Il était membre de l'Opus



Dei et sa cause de béatification est en
cours.

[14]. José Luis Cofiño, José Miguel Cejas
Arroyo, Ernesto Cofiño, Rialp, Madrid
2003, 122.

[15]. San Josemaría, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 66. Cité dans Andrés
Vázquez de Prada, Le fondateur del
Opus Dei, vol. I.

[16]. Tomás Alvira (1906-1992) était un
éducateur et scientifique espagnol,
docteur en sciences et professeur de
lycée. Membre de l’Opus Dei, il était
connu pour son engagement dans
l’éducation des jeunes et son
exemple de vie chrétienne dans le
mariage et la famille. Sa cause de
béatification est en cours.

[17]. Alfredo Méndiz, Tomás Alvira. Vie
d’un éducateur (1906-1992), Rialp,
Madrid 2023, 289-290.



[18]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
XIV.

[19]. Saint Augustin, Les Confessions,
Livre IV, XIV, 2

[20]. Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n° 22. La
citation interne est de saint
Josémaria, tirée de Entretiens, n° 92.

Gerard Jiménez Clopés et
Andrés Cárdenas Matute

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/de-nouveaux-
coeurs-seront-crees-mariage-et-celibat-

apostolique-i/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/de-nouveaux-coeurs-seront-crees-mariage-et-celibat-apostolique-i/
https://opusdei.org/fr-ch/article/de-nouveaux-coeurs-seront-crees-mariage-et-celibat-apostolique-i/
https://opusdei.org/fr-ch/article/de-nouveaux-coeurs-seront-crees-mariage-et-celibat-apostolique-i/
https://opusdei.org/fr-ch/article/de-nouveaux-coeurs-seront-crees-mariage-et-celibat-apostolique-i/

	De nouveaux cœurs seront créés : mariage et célibat apostolique (I)

