
opusdei.org

Contemplation au
beau milieu du
monde

« Saint » Josémaria Escriva. Je
vais être profondément
bouleversé lorsque, à partir du
moment de sa canonisation, je
mettrai l’adjectif « saint »
devant le nom de Josémaria qui
m’a donné plus que quiconque
sur cette terre. Le Seigneur m’a
accordé la grâce d’être le
témoin de cette sainteté de vie,
jour après jour, et ce, pendant
vingt-cinq ans.



05/10/2002

« Saint » Josémaria Escriva. Je vais
être profondément bouleversé
lorsque, à partir du moment de sa
canonisation, je mettrai l’adjectif «
saint » devant le nom de Josémaria
qui m’a donné plus que quiconque
sur cette terre. Le Seigneur m’a
accordé la grâce d’être le témoin de
cette sainteté de vie, jour après jour,
et ce, pendant vingt-cinq ans.

Je n’évoquerai que l’une des
caractéristiques les plus appropriées
pour dresser un portrait de saint
Josémaria : l’unité de vie. Dans le
langage de la théologie spirituelle, on
se sert de cette expression pour
évoquer l’idéal, déjà présent chez de
nombreux Saints Pères, de
l’harmonie entre Marthe et Marie,
cette fusion de l’action et de la
contemplation, de la prière et du



travail (terme que j’utilise ici au sens
large et qui comprend les devoirs
professionnels, familiaux, les
rapports sociaux, les tâches civiles en
général).

C’est l’action du Saint Esprit dans
l’âme qui est la source de l’unité de
vie. Elle n’est donc pas une réussite
humaine, le résultat d’un ordre
mental, d’une efficacité
d’organisation ou de l’effort
personnel pour atteindre une sorte
de sérénité de l’esprit. Elle est, dans
un certain sens, un synonyme de la
sainteté et c’est pourquoi elle est un
objectif pour tout chrétien.

L’exhortation apostolique 
Christifideles laici souligne
l’importance de l’unité de vie dans le
contexte de la vie ordinaire (cf. n°
17) : ce n’est que lorsqu’elles sont
considérées à la lumière de cette
unité que les tâches quotidiennes
deviennent d’autant d’occasions



d’union à Dieu. Qui plus est, ces
tâches sont comme transfigurées par
la grâce. Lorsque nous nous laissons
prendre par la dimension
horizontale de l’existence, la
quotidienneté, — de par les rythmes
imposés par les exigences qui la
fragmentent ou de par d’autres
facteurs— engendre la dispersion :
l’empressement, la distraction,
l’urgence à trouver des solutions à
des problèmes si pressants qu’ils ne
laissent pas de place à d’autres
pensées… Les obligations du travail
tendent alors à grignoter le temps à
la vie familiale ; les modèles de la
société de consommation voudraient
éteindre la force d’un idéal qui tient
à l’austérité et au sacrifice ; les
nécessités économiques peuvent à
elles seules pomper toute notre
énergie, aux dépens de devoirs plus
élevés. Aussi, le cœur de l’homme,
exposé à ces pressions énormes,
court-il le risque de se désagréger. En
revanche, lorsqu’il y a l’unité de vie,



les tensions auxquelles nous sommes
soumis au quotidien se
contrebalancent.

Vivre près de saint Josémaria Escriva
a été pour moi une leçon constante
d’unité de vie : chacun de ces gestes,
chacune de ses paroles, tous les
projets qu’il entreprenait, étaient
explicitement orientés vers le
Seigneur. Ils naissaient de la foi,
prenaient forme dans l’espérance
d’être aidé, montraient le désir de le
servir. On percevait chez lui
l’incarnation du programme qu’il
exposait dans ces propos de Chemin :
« Vœux d’une âme de prière : que
Jésus soit dans nos intentions notre
but ; dans nos affections, notre
Amour ; dans nos propos, notre
thème ; dans nos actes, notre modèle.
(n° 271) » Josémaria Escriva montrait
que tout comme dans la personne de
Jésus-Christ l’humain et le divin
n’étaient qu’une seule et même
réalité, de même les aspects humains



et surnaturels devaient être
existentiellement unifiés chez le
chrétien qui est appelé à devenir un
autre Christ, qui plus est, le Christ lui-
même (alter Christus, ipse Christus).

Cohérence entre foi et œuvres

Avec cette pratique personnelle, il y
avait une réflexion assidue qui
l’aidait à individualiser avec une
grande lucidité les implications de
l’unité de vie. Elle était avant tout,
une cohérence entre la foi et les
œuvres, le respect total de la loi
morale, sans restrictions et sans
compromis et ce, en toutes les
circonstances (familiales,
professionnelles, etc.) que le chrétien
est appelé à vivre. Comme il
connaissait profondément la valeur
exemplaire de cette cohérence de la
foi, le fondateur de l’Opus Dei nous
faisait remarquer combien elle était,
en une grande mesure, la part de la
contribution des fidèles chrétiens à



l’édification du Royaume de Dieu sur
terre.

C’est précisément dans ce contexte
que Christifideles laici (n° 59) évoque
la clarté avec laquelle le Concile
appelle les laïcs à dépasser toute
fracture entre la foi et la conduite «
en se laissant conduire par l’esprit de
l’Évangile » dans l’accomplissement
de leurs tâches terrestres.(Const.past.
Gaudium et spes, n° 43).

C’est dans le sens de cette unité de
vie que l’on perçoit mieux
l’insistance avec laquelle le
fondateur de l’Opus Dei expliquait
que la première condition pour
sanctifier le travail c’est de bien
travailler, c’est-à-dire, non seulement
avec diligence, mais surtout, avec
justice et charité envers le prochain,
collègues ou clients, collaborateurs,
subordonnés ou supérieurs : « Il nous
faut beaucoup travailler sur terre et
nous devons bien travailler puisque



c’est cette tâche ordinaire que nous
devons sanctifier. (Amis de Dieu, n°
202) » Une activité que l’on
entreprend sous le sceau de
l’improvisation, de la superficialité
ou à la va-comme-je-te-pousse,
n’apporte rien au bien commun non
seulement parce qu’elle est vidée de
sa substance, mais surtout parce
qu’elle ne peut pas être offerte au
Seigneur. Ce constat nous fait
avancer dans notre réflexion sur
l’unité de vie : la recherche de la
perfection dans notre travail
quotidien est inséparable de la
présence d’une finalité expressément
surnaturelle. Le texte cité nous dit
aussi : « N’oublions jamais de la
réaliser pour Dieu. Si nous la
menions à bout pour nous, par
orgueil, nous ne produirions que du
feuillage et, sur cet arbre aussi touffu
fût-il, ni Dieu ni les hommes ne
trouveraient un peu de douceur. »



Nous voici dans le vif du sujet :
l’instauration d’une véritable unité
dans les différents niveaux de notre
vie est réussie lorsque tous leurs
aspects sont élevés, in actu, à l’ordre
de la grâce, c’est-à-dire, lorsqu’ils
sont référés à Dieu, hic et nunc. «
Quant à nous, chrétiens, écrivit ce
saint prêtre, nous ne saurions
admettre de double vie : c’est dans
une unité de vie simple et forte, que
toutes nos actions sont fondues et se
compénètrent. (Quand le Christ
passe, n° 126)» Il ne s’agit pas d’un
vœu pieux, d’un état d’esprit
nostalgique du divin. Pour Josémaria
Escriva, la réussite de cette unité «
est une condition essentielle pour
celui qui cherche à se sanctifier au
beau milieu des circonstances
ordinaires de son travail, de ses
relations familiales et sociales. Jésus
ne saurait admettre de partage.
(Amis de Dieu, n° 165) »



Fusion du travail, de l’apostolat et
de la prière

«Unir le travail professionnel à la
lutte ascétique et à la contemplation,
chose qui peut sembler impossible,
mais qui est nécessaire, pour
contribuer à réconcilier le monde
avec Dieu, et faire que ce travail
ordinaire devienne l’instrument de la
sanctification personnelle et de
l’apostolat. N’est-ce pas un idéal
noble et grand, pour lequel cela vaut
la peine de livrer sa vie ?
(Instruction, 19 mars 1934, n° 33) » Ce
paragraphe tiré de l’un des premiers
écrits du fondateur de l’Opus Dei
montre bien l’énorme distance qui
sépare sa vision de l’existence
chrétienne des idées au contenu
intimiste.

Cet écart me semble évident, tout
d’abord à cause de l’accent mis sur
l’apostolat (« réconcilier le monde
avec Dieu… »), l’un des éléments qui



doivent prêter leur concours à
l’articulation constitutive de la vie
chrétienne. L’exercice de la
participation active à la mission
rédemptrice du Christ, propre à tout
baptisé et donc intrinsèque à chacun
de ses actes, doit non seulement
coexister avec la prière et avec les
occupations quotidiennes normales,
mais tend à ne faire qu’une unité
avec elles. Aussi pourrait-on
effectivement affirmer que, dans
leur ensemble, ces trois dimensions,
prêtent leur concours à la
configuration de la notion de
sécularité, caractéristique spécifique
du rôle des laïcs dans la mission de
l’Église. Cette notion va au-delà du
repérage des laïcs dans le monde
grâce à leur activité professionnelle.
Dans le message de Josémaria
Escriva, le travail, — au sens large du
terme, comme je l’ai déjà dit— ne fait
qu’une seule chose avec l’apostolat (il
offre des occasions d’apostolat
constantes) et cette symbiose est



consolidée par l’exigence de
combiner les deux réalités, en
chacune de ses expressions, avec la
lutte ascétique et la prière. La fusion
de ces éléments est précisément
requise par l’attachement à chercher
la sainteté dans les choses ordinaires.
En définitive, elle est requise aussi
bien par la fin (la sainteté pour
laquelle rien ne saurait être
étranger) que par les circonstances
(la vie ordinaire) dans lesquelles le
fidèle chrétien courant coule sa
propre existence.

Faire en sorte que tout devienne
prière

J’aimerais m’arrêter sur ce point qui
est à la base de tout le reste : le désir
opérationnel de transformer toute
activité —ainsi que le vaste univers
de nos affects, de nos projets de vie,
des intérêts qui font que nous nous
dépassions— en une rencontre avec
Dieu, en prière. Si cette intention, cet



effort venaient à manquer, le travail
du chrétien n’aurait alors aucune
qualité pouvant le distinguer de celui
qui ne cherche que l’efficacité des
résultats ou l’accomplissement froid
du devoir. Il n’y aurait pas de fruits
apostoliques : « Inutile de t’acharner
à tant d’œuvres extérieures s’il te
manque l’Amour. C’est comme si tu
cousais avec une aiguille sans fil.
(Chemin, n° 967) » Josémaria Escriva
nous faisait observer qu’il faut
toujours travailler les pieds sur terre
mais le regard tourné vers le ciel. (cf.
Amis de Dieu, n° 75)

La primauté de cette intention
surnaturelle explicite fait que la
dimension contemplative soit perçue
comme un facteur réellement
déterminant de l’action du chrétien
dans le monde. La vérité suprême du
travail et de l’apostolat vient de ce
tout est brassé dans la prière. Sa
fécondité, en vue de l’instauration du
Royaume, ne dépend pas seulement



du fait qu’ils soient enracinés dans la
prière et soutenus par la prière —ut
cuncta nostra oratio et operation a Te
semper incipiat et, per Te cœpta
finiatur—, mais de ce que la structure
de l’agir chrétien lui-même fait qu’ils
doivent devenir prière à tout instant.
Le travail et l’apostolat sont prière.

C’est cela l’unité de vie. Mais le
tableau serait incomplet si on ne
faisait pas le tour de ce que nous
venons de voir pour affirmer, qu’à
son tour, l’oraison est apostolat et
travail.

Elle est apostolat. « L’arme de l’Opus
Dei, répétait Josémaria Escriva de
Balaguer, n’est pas le travail mais la
prière » (A.del Portillo Entretiens sur
le fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
Paris) Il a prié, ô combien, tout le
long de sa vie ! Quelle persévérance
que la sienne à supplier le Seigneur
pour l’Église, le pape, les évêques et
les prêtres du monde entier, pour les



religieux, les séminaires, pour toutes
les âmes. La lecture du journal était
elle-même une occasion de prière
assidue pour les protagonistes, des
pays ou des personnes, des
événements médiatiques. Il a
parsemé d’ave maria les routes de
toute l’Europe. Dès qu’il rencontrait
quelqu’un et avant tout autre chose,
il avait l’habitude d’adresser une
salutation silencieuse à son Ange
Gardien… Dans l’une de ses
homélies, nous pouvons lire : «
L’apostolat c’est l’amour de Dieu qui
déborde, en un don de soi aux autres
[…] Quant à l’apostolat, c’est la
manifestation exacte, adéquate,
nécessaire, de la vie intérieure.
Lorsque l’on savoure l’amour de
Dieu l’on sent le poids des âmes.
(Quand le Christ passe, n° 122) » Dans
sa prière, l’adoration s’entrelaçait
sans interruption avec la demande
de secours pour le salut des âmes,
avec la reconnaissance pour tant
d’interventions divines dans les



événements humains et avec la
contrition pour ce qu’il pensait être
son inaptitude personnelle.

Finalement, la prière est travail. J’ai
déjà précisé combien il était loin de
l’intimisme ou du sentimentalisme.
Cela se voyait surtout dans la prière
qui n’avait rien à voir avec une
extase momentanée, avec un
sentiment fugace de douceur ou avec
un mouvement intérieur d’émotion…
La fatigue et un certain effort étaient
inséparables de la vie de prière.
Josémaria Escriva était bien
conscient qu’il traînait en lui, comme
nous tous, le « vieil homme » et il
s’acharnait à contrer ses suggestions.
Il lui arrivait de croire que sa
réponse n’avait pas été pleinement
généreuse et pour recommencer, il
trouvait refuge en la contrition tout à
fait adaptée à la condition de la
créature, de celui sait qu’il peut et
qu’il doit aimer toujours davantage.
Aussi, ne tombait-il jamais dans le



découragement lorsqu’il touchait du
doigt, — c’était sa façon de
s’exprimer— son propre néant. C’est
pourquoi dans sa vie et dans ses
écrits, il y a cet appel pressant à 
chercher le Christ.

D’aucuns vont penser à ce point de 
Chemin : « Lorsque je t’ai offert cette
Histoire de Jésus, je te l’ai ainsi
dédicacée : « Cherche le Christ.
Trouve le Christ. Aime le Christ. » Ce
sont trois étapes très nettes. As-tu au
moins essayé d’entamer la
première ? (n°382) » Ou bien à ce
paragraphe de l’homélie Vers la
sainteté : « Dans cet effort pour
s’identifier au Christ, j’ai trouvé
quatre échelons : le chercher, le
trouver, le fréquenter, l’aimer. Il
peut vous sembler que vous en êtes à
la première étape. Cherchez-le avec
soif, cherchez-le en vous-mêmes de
toutes vos forces. Si vous vous
acharnez à ce faire, j’ose vous
garantir que vous l’avez déjà trouvé,



que vous avez commencé à le
fréquenter et à l’aimer, à avoir votre
conversation aux cieux. (Amis de
Dieu, n°300) »

On peut trouver une infinité de
textes, mais je crois que ceux-ci sont
suffisants pour renforcer l’idée que
l’unité de vie, comme tout ce qui est
simple, harmonieux, sans
désagrégation, a en elle l’éclat de la
nature divine puisque Dieu est unité.
Aussi, est-on en droit de la considérer
comme un sommet de la vie
spirituelle, dans la contemplation au
beau milieu du monde qui est en
définitive le point de convergence de
tout le message spirituel de
Josémaria Escriva. C’est à lui que je
m’adresse pour lui demander de
nous aider en ces jours de grâce à
faire un pas en avant décisif vers cet
objectif de la vie intérieure.

Supplément L’Osservatore
Romano, 6 octobre 2002



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/contemplation-
au-beau-milieu-du-monde/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/contemplation-au-beau-milieu-du-monde/
https://opusdei.org/fr-ch/article/contemplation-au-beau-milieu-du-monde/
https://opusdei.org/fr-ch/article/contemplation-au-beau-milieu-du-monde/

	Contemplation au beau milieu du monde

