
opusdei.org

Communication et
miséricorde : une
rencontre féconde

Nous vous proposons de
découvrir le message du Saint
Père à l’occasion de la 50ème
journée mondiale pour les
communications sociales.

10/05/2016

Chers frères et sœurs,

L’Année Sainte de la Miséricorde
nous invite à réfléchir sur le rapport
entre communication et miséricorde.
En effet l’Église, unie au Christ,



incarnation vivante de Dieu
Miséricordieux, est appelée à vivre la
miséricorde comme un trait distinctif
de tout son être et de tout son agir.
Ce que nous disons et la manière
dont nous le disons, chaque parole et
chaque geste, devrait pouvoir
exprimer la compassion, la tendresse
et le pardon de Dieu pour tous.
L’amour, par nature, est
communication, il conduit à s’ouvrir
et non pas à s’isoler. Et si notre cœur
et nos gestes sont animés par la
charité, par l’amour divin, notre
communication sera porteuse de la
force de Dieu.

En tant qu’enfants de Dieu, nous
sommes appelés à communiquer
avec tous, sans exclusion. En
particulier, c’est le propre du langage
et des actions de l’Église que de
transmettre la miséricorde, en sorte
de toucher les cœurs des personnes
et de les soutenir sur le chemin vers
la plénitude de la vie que Jésus



Christ, envoyé par le Père, est venu
apporter à tous. Il s’agit d’accueillir
en nous et de répandre autour de
nous la chaleur de l’Église Mère, pour
que Jésus soit connu et aimé ; cette
chaleur qui donne consistance aux
paroles de la foi et qui allume dans la
prédication et dans le témoignage l’ «
étincelle » qui les rend vivantes.

La communication a le pouvoir de
créer des ponts, de favoriser la
rencontre et l’inclusion, enrichissant
ainsi la société. Comme il est beau de
voir des personnes engagées à
choisir avec soin des paroles et des
gestes pour dépasser les
incompréhensions, guérir la
mémoire blessée et construire la paix
et l’harmonie. Les paroles peuvent
jeter des ponts entre les personnes,
les familles, les groupes sociaux, les
peuples ; que ce soit dans le domaine
physique ou dans le domaine
numérique. Que les paroles et les
actions soient donc telles qu’elles



nous aident à sortir des cercles
vicieux des condamnations et des
vengeances, qui continuent à piéger
les individus et les nations, et qui
conduisent à s’exprimer avec des
messages de haine. La parole du
chrétien, au contraire, se propose de
faire grandir la communion et,
même quand il faut condamner le
mal avec fermeté, elle cherche à ne
jamais briser la relation et la
communication.

Je voudrais donc inviter toutes les
personnes de bonne volonté à
redécouvrir le pouvoir de la
miséricorde de guérir les relations
déchirées, et de ramener la paix et
l’harmonie entre les familles et dans
les communautés.

Nous savons tous de quelle manière
les vieilles blessures et les
ressentiments peuvent piéger les
personnes et les empêcher de
communiquer et de se réconcilier. Et



ceci vaut aussi pour les relations
entre les peuples. Dans tous ces cas,
la miséricorde est capable de créer
une nouvelle manière de parler et de
dialoguer, comme l’a ainsi très bien
exprimé Shakespeare : « La
miséricorde n’est pas une
obligation. Elle descend du ciel
comme la fraîcheur de la pluie sur
la terre. Elle est une double
bénédiction : elle bénit celui qui la
donne et celui qui la reçoit » (Le
Marchand de Venise, Acte 4, Scène
1).

Il est souhaitable que le langage de la
politique et de la diplomatie se laisse
aussi inspirer par la miséricorde, qui
ne donne jamais rien pour perdu. Je
fais appel surtout à tous ceux qui ont
des responsabilités institutionnelles,
politiques et dans la formation de
l’opinion publique, pour qu’ils soient
toujours vigilants sur la manière de
s’exprimer envers celui qui pense ou
agit autrement, et aussi envers celui



qui peut s’être trompé. Il est facile de
céder à la tentation d’exploiter de
semblables situations et d’alimenter
ainsi les flammes de la défiance, de
la peur, de la haine. Il faut au
contraire du courage pour orienter
les personnes dans des processus de
réconciliation ; et c’est justement
cette audace positive et créative qui
offre de vraies solutions à de vieux
conflits, et l’occasion de réaliser une
paix durable. «Bienheureux les
miséricordieux, parce qu’ils
obtiendront miséricorde […]
Bienheureux les artisans de paix,
parce qu’ils seront appelés fils de
Dieu» (Mt 5, 7.9).

Comme je voudrais que notre
manière de communiquer, et aussi
notre service de pasteurs dans
l’Église, n’exprime jamais l’orgueil
fier du triomphe sur un ennemi, ni
n’humilie ceux que la mentalité du
monde considère comme perdants et
à rejeter ! La miséricorde peut aider



à tempérer les adversités de la vie et
à offrir de la chaleur à tous ceux qui
ont seulement connu la froideur du
jugement. Que le style de notre
communication soit en mesure de
dépasser la logique qui sépare
nettement les pécheurs des justes.
Nous pouvons et devons juger des
situations de péché – violence,
corruption, exploitation, etc. – mais
nous ne pouvons pas juger les
personnes, parce que seul Dieu peut
lire en profondeur dans leur cœur.
C’est notre devoir d’avertir celui qui
se trompe, en dénonçant la
méchanceté et l’injustice de certains
comportements, afin de libérer les
victimes et de soulager celui qui est
tombé. L’Évangile de Jean nous
rappelle que « La vérité vous rendra
libres » (Jn 8, 32). Cette vérité est, en
définitive, le Christ lui-même, dont la
douce miséricorde est la mesure de
notre manière d’annoncer la vérité et
de condamner l’injustice. C’est notre
principal devoir d’affirmer la vérité



avec amour (Cf. Ep 4, 15). Seules les
paroles prononcées avec amour et
accompagnées de douceur et de
miséricorde touchent les cœurs des
pécheurs que nous sommes. Des
paroles et des gestes durs ou
moralisants risquent d’aliéner plus
tard ceux que nous voudrions
conduire à la conversion et à la
liberté, en renforçant leur sens du
refus et de la défense.

Certains pensent qu’une vision de la
société enracinée dans la
miséricorde serait de façon
injustifiée idéaliste ou excessivement
indulgente. Mais essayons de
repenser à nos premières
expériences de relations au sein de la
famille. Nos parents nous ont aimés
et appréciés pour ce que nous
sommes, plus que pour nos capacités
et nos succès. Les parents veulent
naturellement le meilleur pour leurs
enfants, mais leur amour n’est
jamais conditionné par le fait



d’atteindre des objectifs. La maison
paternelle est le lieu où tu es toujours
accueilli (Cf. Lc 15, 11-32). Je voudrais
vous encourager tous à penser la
société humaine non comme un
espace où des étrangers rivalisent et
cherchent à dominer, mais plutôt
comme une maison ou une famille,
où la porte est toujours ouverte et où
l’on cherche à s’accueillir
réciproquement.

C’est pourquoi il est fondamental
d’écouter. Communiquer signifie
partager, et le partage exige l’écoute,
l’accueil. Écouter est beaucoup plus
qu’entendre. L’Entendre concerne
le domaine de l’information ;
écouter, en revanche, renvoie à
celui de la communication, et exige
la proximité. L'écoute nous permet
d’avoir l’attitude juste, en sortant
de la condition tranquille de
spectateurs, d’auditeurs, de
consommateurs. Écouter signifie
aussi être capable de partager des



questions et des doutes, de faire un
chemin côte à côte, de s’affranchir de
toute présomption de toute-
puissance et de mettre humblement
ses capacités et ses dons au service
du bien commun.

Écouter n’est jamais facile. Parfois il
est plus confortable de faire le sourd.
Écouter signifie prêter attention,
avoir le désir de comprendre, de
valoriser, respecter, garder la parole
de l’autre. Dans l’écoute une sorte de
martyre se consume, un sacrifice de
soi-même dans lequel le geste sacré
accompli par Moïse devant le
buisson ardent se renouvelle : retirer
ses sandales sur la « terre sainte » de
la rencontre avec l’autre qui me
parle (Cf. Ex 3, 5). Savoir écouter est
une grâce immense, c’est un don
qu’il faut invoquer pour ensuite
s’exercer à le pratiquer.

Les e-mail, sms, réseaux sociaux,
chat peuvent, eux aussi, être des



formes de communication
pleinement humaines. Ce n’est pas la
technologie qui décide si la
communication est authentique ou
non, mais le cœur de l’homme et sa
capacité de bien user des moyens mis
à sa disposition. Les réseaux sociaux
sont capables de favoriser les
relations et de promouvoir le bien de
la société, mais ils peuvent aussi
conduire plus tard à des
polarisations et des divisions entre
les personnes et les groupes. Le
domaine numérique est une place,
un lieu de rencontre, où l’on peut
caresser ou blesser, avoir une
discussion profitable ou faire un
lynchage moral. Je prie pour que
l’Année jubilaire vécue dans la
miséricorde « nous rende plus
ouverts au dialogue pour mieux nous
connaître et nous comprendre.
Qu’elle chasse toute forme de
fermeture et de mépris. Qu’elle
repousse toute forme de violence et
de discrimination » (Misericordiae

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


vultus, n. 23). Une véritable
citoyenneté se construit aussi en
réseau. L’accès aux réseaux
numériques comporte une
responsabilité pour l’autre, que nous
ne voyons pas mais qui est réel, il a
sa dignité qui doit être respectée. Le
réseau peut être bien utilisé pour
faire grandir une société saine et
ouverte au partage.

La communication, ses lieux et ses
instruments, ont comporté un
élargissement des horizons pour
beaucoup de personnes. C’est un don
de Dieu, et c’est aussi une grande
responsabilité. J’aime définir ce
pouvoir de la communication comme
« proximité ». La rencontre entre la
communication et la miséricorde est
féconde dans la mesure où elle
génère une proximité qui prend soin,
réconforte, guérit, accompagne et fait
la fête. Dans un monde divisé,
fragmenté, polarisé, communiquer
avec miséricorde signifie

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


contribuer à la bonne, libre et
solide proximité entre les enfants
de Dieu et les frères en humanité.

Du Vatican, le 24 janvier 2016

Source : vatican.va

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/
communication-et-misericorde-une-

rencontre-feconde/ (03/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/communications/documents/papa-francesco_20160124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://opusdei.org/fr-ch/article/communication-et-misericorde-une-rencontre-feconde/
https://opusdei.org/fr-ch/article/communication-et-misericorde-une-rencontre-feconde/
https://opusdei.org/fr-ch/article/communication-et-misericorde-une-rencontre-feconde/
https://opusdei.org/fr-ch/article/communication-et-misericorde-une-rencontre-feconde/

	Communication et miséricorde : une rencontre féconde

