
opusdei.org

Comme dans un
film : "Embrassez la
condition de fils". La
parabole du fils
prodigue

Jésus explique la force de
l'amour divin à l'aide d'une
image étonnante, de prime
abord : deux fils qui méprisent
leur père. L'un s'éloigne de lui
et rompt tous les liens
familiaux ; l'autre vit avec lui,
mais le cœur fixé sur la
récompense. Ce n'est que
lorsqu'ils commenceront à
redécouvrir leur vérité
profonde qu'ils seront prêts à



accueillir le bonheur qu'ils
recherchent.

18/05/2023

Les pharisiens et les scribes
murmuraient entre eux. Ils
commencèrent à le faire lorsque
Jésus avait accueilli un collecteur
d'impôts qui voulait lui parler. La
première fois qu'ils ont vu une telle
chose, ils ont dû penser que, comme
Jésus n'était pas de la région, il ne
savait peut-être pas qui il
rencontrait ; mais lorsque, après le
lui avoir fait remarquer, il est allé
manger dans la maison d'un autre
pécheur public, il est facile de
conclure qu'ils n'avaient plus eu
aucun doute : "Cet homme ne peut
pas être un prophète, quoi qu'en
disent les gens". C'est pourquoi ils le
critiquent en silence : ils ne
comprennent pas pourquoi il passe



du temps avec de telles personnes.
En réponse, Jésus leur raconte trois
paraboles pour leur faire
comprendre ce qu'est vraiment
l'amour de Dieu.

Il leur raconte d'abord l'histoire du
berger qui abandonne son troupeau
pour retrouver sa brebis perdue (cf.
Lc 15, 4-7). Ensuite, il raconte
l'histoire de la femme qui balaie
toute la maison jusqu'à ce qu'elle
trouve la drachme perdue (cf. Lc 15,
8-10). Enfin, il s'attarde sur un récit
plus long et plus détaillé : l'histoire
d'un père rejeté par ses enfants (cf.
Lc 15, 11-32).

Une vie qui n'est pas une vie

« Un homme avait deux fils. Le plus
jeune dit à son père : "Père, donne-
moi la part de fortune qui me
revient". Et le père partagea ses biens
» (Lc 15, 11-12). Le fils cadet
revendique comme un droit ce qui
ne lui appartient pas encore. Il ne



veut pas attendre de recevoir ce qui
lui appartiendra dans le futur et
exige l'héritage maintenant. Sans
soulever d'objection, son père «
partagea ses biens » (Lc 15,12), tout le
fruit de son travail. Et il le fait peut-
être parce que ses enfants ont été la
raison de ses efforts, la raison pour
laquelle il s'est constitué un
patrimoine suffisamment important
pour avoir des serviteurs et des
champs en abondance.

« Peu de jours après, le plus jeune
rassembla tout ce qu’il avait et partit
pour un pays lointain » (Lc 15,13). «
Lointain probablement au sens
géographique, parce qu'il veut un
changement, mais aussi
intérieurement, parce qu'il veut une
vie totalement différente. A présent
son idée est : liberté, faire ce que j’ai
envie de faire, ne pas connaître ces
normes d'un Dieu qui est lointain, ne
pas être dans la prison de cette
discipline de la maison, faire ce qui



est beau, ce qui me plaît, profiter de
la vie avec toute sa beauté et sa
plénitude »[1].

Loin de chez lui, il est heureux
pendant un certain temps de
gaspiller « sa fortune en menant une
vie de désordre » (Lc 15,13). Enfin, il
avait ce qu'il désirait ardemment.
Mais il éprouve à nouveau un
sentiment de solitude et d'ennui
semblable à celui qui l'avait poussé à
quitter la maison paternelle, mais
cette fois-ci beaucoup plus fort. « Le
sentiment que cela n'est pas encore
la vie devient de plus en plus vif ;
plus encore, en allant de l'avant avec
toutes ces choses-là, la vie s'éloigne
de plus en plus. Tout devient vide : à
présent également réapparaît
l'esclavage de faire toujours les
mêmes choses »[2].

Ce fils avait fondé tout son bonheur
sur le sable de l'argent et des plaisirs.
Aussi, dès que ses richesses



s'épuisèrent et qu'une grande famine
s'abattit sur cette région, « il
commença à se trouver dans le
besoin » (Lc 15,14). C'est ainsi qu'il
est passé rapidement de l'euphorie à
l'amertume. Il est si désespéré qu'il
se met à garder les porcs et il désire «
se remplir le ventre avec les gousses
que mangeaient les porcs » (Lc
15,16). Il avait rêvé d'une existence
pleine d'émotions intenses et sans
contraintes, et voilà qu'il se
contentait de manger la nourriture
des porcs. C'est à ce moment-là qu'il
s'est rendu compte que son niveau de
vie était encore plus bas que celui de
ces animaux. Il se dit : « Combien
d’ouvriers de mon père ont du pain
en abondance, et moi, ici, je meurs de
faim » (Lc 15,17).

Comme on peut le constater, le fils
cadet n’écoute que son estomac. Il ne
s'arrête pas à l'affront qu'il a fait à
son père en réclamant l'héritage
avant sa mort. Il ne pense pas non



plus aux conséquences de son péché
pour les autres – la douleur causée à
sa famille, l'indignation suscitée chez
tant de ses connaissances, le mauvais
exemple qu'il a donné et le scandale
qu'il a causé –, ni pour lui-même –
comment il en est arrivé là, quelles
ont été ses erreurs. Il se souvient
simplement du pain qu'il mangeait à
la maison. Et probablement lui
reviennent en mémoire bien des
souvenirs de son foyer : les moments
d'enfance, l'affection de son père, les
conversations avec son frère, la
satisfaction d'avoir fait son devoir
après une journée de travail.... Il
prend alors une résolution : « Je me
lèverai, j'irai vers mon père et je lui
dirai : Père, j'ai péché contre le ciel et
envers toi ; je ne suis plus digne
d'être appelé ton fils ; traite-moi
comme l'un de tes ouvriers » (Lc
15,18-19).

Le désir du père



Son père n'était pas redevenu comme
avant. Depuis que son fils cadet avait
quitté la maison, il devait paraître
triste et blessé ; qui sait ce qui se
passait dans sa tête et dans son cœur.
Il est très probable qu'il s'est souvent
demandé : "Qu'est-il devenu, où est-il,
se porte-t-il bien ?” L'insulte qu'il lui
avait faite et le fait qu'il avait
enfreint l'un des commandements de
la loi : « Honore ton père et ta mère
» (Ex 20,12) ne l'inquiétaient pas
outre mesure. Il devait souffrir à la
pensée du mal que son fils s'était fait
et qu'il se ferait, aux conséquences
des actes de son fils dans sa propre
vie. Car c’était bien là le véritable
drame de la situation : le mal que son
fils se faisait à lui-même.

Chaque jour, le père montait sur la
terrasse dans l'espoir de voir son fils
revenir par la route. Des mois
passèrent jusqu'à ce que, un jour, il
aperçoive au loin une personne qui
s'approchait de sa ferme. Bien que de



loin il semble impossible de
reconnaître qui c'était, pour le père,
c'était clair : c'était lui. « Il courut se
jeter à son cou et le couvrit de
baisers » (Lc 15,20).

Au fond de son cœur, le père
attendait ce moment avec
impatience. C'est pourquoi il est
incapable de se contenir. Lorsque le
fils commence son discours préparé
pour obtenir son pardon – « Père, j'ai
péché contre le ciel et envers toi » – il
ne semble même pas écouter. Les
mots calculés ne l'intéressent pas.
Tout ce qu'il veut, c'est célébrer ce
moment avec éclat : « Vite, apportez
le plus beau vêtement pour
l’habiller ; mettez-lui une bague au
doigt et des sandales aux pieds ; allez
chercher le veau gras, tuez-le,
mangeons et festoyons » (Lc 15,
22-23). Il ne veut pas que son fils
subisse des reproches en rappelant
ses péchés passés. C'est pourquoi il
lui offre un accueil chaleureux et



confortable. « Le père pouvait dire :
"Très bien, mon fils, reviens à la
maison, reviens travailler, va dans ta
chambre, installe-toi, et au travail ! ”
Et cela aurait été un bon pardon.
Mais non, Dieu ne sait pas pardonner
sans faire la fête ! Et le père fait la
fête, pour la joie qu'il ressent parce
que son fils est revenu »[3].

Le fils est bouleversé par une telle
manifestation d'amour. Bien qu'il se
sache indigne d'être considéré et
traité comme un fils, il n'a jamais
cessé de reconnaître son père comme
tel. Alors qu'il commence son
discours préparé – « Je ne suis plus
digne d'être appelé ton fils, traite-moi
comme l'un de tes ouvriers » – il ne
peut s'empêcher de commencer par
appeler l'homme devant lui tel qu'il
est vraiment : "Père!” À ce moment-
là, il s'est rendu compte que, si la
faim l'avait mis en mouvement,
c'était un autre motif, plus profond,
qui l'avait poussé à rentrer chez lui :



son père est toujours un père, même
si lui n'est pas digne d'être appelé son
fils.

Face à l'étreinte de son père,
commence à se défaire le masque
d'autosuffisance et d'indépendance
qu'il avait revêtu en quittant la
maison. Il reconnaît que le bonheur
d'être avec son père est beaucoup
plus profond que celui qu'il pourrait
tirer d'autres plaisirs. Et il est aussi
plus sûr, car même ses péchés ne
l'ont pas empêché de le retrouver : «
Tu as raison : ta misère est profonde !
Livré à toi-même, où en serais-tu à
présent, où serais-tu parvenu ? "Seul
un Amour rempli de miséricorde est
capable de m'aimer encore",
reconnaissais-tu. – Rassure-toi : il ne
te refusera ni son Amour ni sa
Miséricorde, pourvu que tu le
cherches »[4].

Avec le cœur en prime



Ignorant cette rencontre, le fils aîné a
passé la journée aux champs, comme
d'habitude. Depuis le départ de son
jeune frère, il doit assumer plus de
responsabilités qu'auparavant. Ses
journées sont partagées entre le
travail à la ferme et les
responsabilités à la maison. Souvent,
surtout lorsque les journées sont plus
intenses et absorbantes, il ne peut
empêcher son imagination de
s'envoler vers l'endroit où se trouve
son jeune frère.

Peut-être a-t-il décidé depuis
longtemps de l'oublier, et il peut
même se mettre en colère lorsque
son père fait la moindre allusion à ce
fils, lui reprochant d'avoir osé se
souvenir d'un homme aussi ingrat. Il
voit la tristesse dans les yeux de son
père, mais il n’est pas disposé à
s'attarder une seconde sur celui qu'il
croit être la source de tous les
désagréments de la maison. Qui sait
si, malgré ses efforts pour ne pas



penser à lui, il ne se surprend pas à
fantasmer sur ce que serait sa vie s'il
avait pris la décision de partir.
Parfois, il se sent coupable de vouloir
quitter le domicile paternel car il ne
devrait pas le faire : il doit répondre
aux attentes qui pèsent désormais
sur lui seul, le fils unique. On peut
imaginer qu'il était plongé dans ces
pensées lors de son retour à la
maison lorsque, en s'approchant, il a
entendu de la musique et des chants.
Il fut surpris et appela l'un des
serviteurs pour savoir ce qui se
passait. « Ton frère est arrivé, et ton
père a tué le veau gras parce qu'il a
retrouvé ton frère en bonne santé
» (Lc 15,27).

Il ne pouvait pas croire ce qui se
passait ; comment l'homme qui avait
causé tant de douleur à sa famille
pouvait-il revenir ? Et en plus, on
organisait une fête pour lui ! Il refuse
de participer à une telle folie. Et
lorsque son père tente de le



convaincre d'entrer, le fils éclate : « Il
y a tant d'années que je suis à ton
service sans avoir jamais transgressé
tes ordres » (Lc 15,29). Tout ce qu'il a
tu pendant longtemps jaillit à flots de
son âme. Il ne peut pas appeler cet
homme son père parce qu'il ne le
reconnaît pas comme tel. Lui qui
avait toujours obéi pour être digne
d'être appelé fils de son père, pour
pouvoir vivre sur le domaine familial
en tant que fils du propriétaire, n'a
rien reçu en échange de son
obéissance : « Jamais tu ne m'as
donné un chevreau pour festoyer
avec mes amis » (Lc 15,29).

Le fils aîné vivait selon une logique
différente de celle de son père. Il
s'était bien comporté et méritait donc
une récompense ; son frère, en
revanche, qui avait mal agi – « il a
dévoré ton bien avec des prostituées
» (Lc 15,30) – méritait une punition,
et non un festin. Au fond de son
cœur, il ne trouvait pas son bonheur



dans le foyer paternel : il n'espérait
que la récompense qu'il obtiendrait.
Il n'était pas non plus en mesure
d'apprécier le profond repentir qui
sous-tendait l'attitude de son frère
parce qu'il ne pensait qu’à lui-même.

Liberté du foyer

Le père écoute avec une tristesse
croissante les protestations amères
de son fils aîné. Il tient compte de
toutes ses récriminations. Il souffre
que son fils bien-aimé ne conçoive sa
relation avec lui qu'en termes
légalistes d'obéissance stricte et de
récompense ; qu'il n'ait pas vu le
temps passé à la maison comme une
source de joie. Cela « peut être aussi
notre problème, notre problème
entre nous et avec Dieu : perdre de
vue qu'il est Père et vivre une
religion lointaine, faite
d’interdictions et de devoirs »[5].

En tout cas, le père décide de ne pas
lui reprocher son point de vue, ni de



critiquer sa vision légaliste. Il ne
sous-estime pas non plus son
dévouement et sa dévotion, sa
fidélité indéniable et constante. Il ne
lui dit pas : "Je n'en attendais pas
moins de toi", ou "C'est ce que tu
devais faire". Il lui propose plutôt
une nouvelle façon de considérer sa
présence dans la maison de son père
et de comprendre ce qui en vaut
vraiment la peine : « Toi, mon enfant,
tu es toujours avec moi, et tout ce qui
est à moi est à toi » (Lc 15,31). Vivre
librement dans la maison de son
père, jouir de sa filiation, c'est bien
plus que n'importe quel veau gras.

« Ce n'est pas en nous éloignant de la
maison du Père que nous trouvons la
liberté, mais en embrassant notre
condition d’enfants »[6]. Le fils aîné,
en regrettant la vie de son frère et en
méprisant sa propre fidélité, rejette
sa vérité la plus profonde[7] . En bref,
il est en conflit avec lui-même. «
Quelle libération, savoir que Dieu



nous aime ! Qu’il est libérateur, le
pardon de Dieu qui nous permet de
revenir vers nous-mêmes et vers à
notre véritable maison. Enfin, c’est
en pardonnant aux autres que nous
ressentons également cette libération
»[8].

* * *

Jésus conclut la parabole de manière
abrupte. Les pharisiens et les scribes
le regardent avec curiosité, attendant
de savoir comment cette histoire va
se terminer. Beaucoup ont remarqué
les similitudes entre les trois
paraboles : alors que la brebis et le
fils cadet sont perdus loin du
troupeau et de la maison, la drachme
et le fils aîné, bien qu'ils soient à la
maison, sont également perdus. Et
Dieu agit comme le berger, comme la
femme, comme le père.

Certains auditeurs comprennent
pourquoi le Seigneur ne raconte pas
les réactions des fils. Qu'a fait le fils



cadet lorsqu'il a été submergé par la
bonté du Père ? Le fils aîné est-il
entré dans la fête ou a-t-il quitté la
maison ? Les publicains et les
pécheurs ont déjà réagi. C'est
maintenant aux pharisiens et aux
scribes d'accepter ou de rejeter
l'invitation de Jésus.

[1] Benoît XVI, Homélie, 18-III-2007.

[2] Ibid.

[3] Pape François, Angélus, 27-III-2022.

[4] Forge, no 897.

[5] Pape François, Homélie, 27-
III-2022.

[6] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 9-I-2018, no 4.

[7] Cf. Amis de Dieu, no 26.



[8] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 9-I-2018, no 4.

Jaime Moya

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/comme-dans-
un-film-embrassez-la-condition-de-fils/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/comme-dans-un-film-embrassez-la-condition-de-fils/
https://opusdei.org/fr-ch/article/comme-dans-un-film-embrassez-la-condition-de-fils/
https://opusdei.org/fr-ch/article/comme-dans-un-film-embrassez-la-condition-de-fils/

	Comme dans un film : "Embrassez la condition de fils". La parabole du fils prodigue

