
opusdei.org

De cœur à cœur -
Évangéliser dans
une époque de
changements (II)

Le Seigneur nous confie la
mission de mettre nos proches
en relation avec quelqu’un de
vivant ; de laisser entrevoir,
dans notre vie, que le Christ est
réel ; qu’il peut réellement
habiter notre histoire, nos
relations, nos fragilités.

20/11/2025



Série Combat, proximité, mission
(19)

C’est l’une des paraboles les plus
brèves de Jésus, et elle garde tout le
parfum de son enfance. « Le royaume
des cieux est pareil au levain qu’une
femme prend et met dans trois
mesures de farine, jusqu’à ce que toute
la pâte ait levé » (Mt 13, 33). Dans le
Nazareth du Ier siècle, il n’y avait pas
de boulangerie ; les maîtresses de
maison s’occupaient de tout le
processus d’élaboration du pain :
moudre le grain, pétrir la farine, y
mêler le levain et, enfin, cuire la pâte
dans le four. C’est ainsi que faisait
sainte Marie, sans que les yeux de
l’Enfant Jésus n’en perdent aucun
détail[1].

Vingt siècles plus tard, sur l’autre
rive de la Méditerranée, un garçon
du même âge savourait ce rituel
pendant les vacances d’été : « Je me
rappelle maintenant avec joie toute



la cérémonie : c’était un vrai rite que
de bien préparer le levain – une
boule de pâte levée venant de la
fournée précédente – qu’on ajoutait à
l’eau et à la farine tamisée. Après
avoir fait le mélange et l’avoir pétri,
on le plaçait sous un torchon et, la
pâte ainsi protégée, on la laissait
reposer jusqu’à ce qu’elle gonfle au
maximum. On la mettait ensuite en
pâtons dans le four d’où sortait ce
pain délicieux, plein de trous,
merveilleux. Comme le levain était
bien conservé et préparé, il se laissait
diluer, fondre, dans cette pâte, dans
cette masse : cette foule qui lui devait
sa qualité et son importance »[2].

Comme le levain

Le royaume de Dieu est comme le
levain. Pour transformer la pâte, il
ne faut pas beaucoup de ferment : il
suffit que ce peu soit réellement
vivant, vibrant, et bien mélangé à
l’ensemble, au point de ne plus le



distinguer du reste[3]. Alors opère un
processus discret, apparemment
anodin, mais irrésistible : la
fermentation qui produit le pain. «
Que notre cœur se remplisse de joie à
l’idée d’être du levain qui fait lever la
pâte ! […] de parvenir à tous les
cœurs, en faisant en chacun d’eux le
grand travail de les transformer en
bon pain, qui procure la paix – la joie
et la paix – à toutes les familles, à
tous les peuples : iustitia, et pax, et
gaudium in Spiritu Sancto ; la justice,
la paix et la joie dans l’Esprit Saint
»[4].

Saint Josémaria a souvent évoqué
cette parabole du Seigneur[5], car il y
voyait une image éloquente pour
décrire le dynamisme apostolique de
l’Opus Dei : des chrétiens
parfaitement mêlés à la pâte du
monde, appelés à la vivifier de
l’intérieur, comme le levain[6]. C’est
pourquoi, si le monde sécularisé
semble un environnement hostile, il



est en réalité le milieu naturel pour
le charisme de l’Opus Dei. Et
inversement, l’Œuvre, qui est un
acteur de plus dans la grande famille
de l’Église, répond précisément au
besoin d’incarner le message
chrétien dans toutes les sphères de la
vie d’un monde sécularisé.

Saint Josémaria a compris très tôt
que l’Œuvre ne venait pas résoudre
un problème circonstanciel de la
société ou de l’Église[7], parce que le
monde aurait toujours besoin d’un
souffle divin qui le renouvelle depuis
ses entrailles mêmes. Et ce don de
l’Esprit Saint à l’Église n’arrive pas
par hasard dans cette période de
passage d’une société de chrétienté à
un monde de mission apostolique.
Quand le christianisme ne se trouve
plus au centre de la vie culturelle et
institutionnelle, la voix la plus claire
et la plus crédible que nous pouvons
offrir est celle de notre vie
personnelle, vécue avec le Christ.



C’est le moment des conversations
authentiques, des visages proches,
des cœurs qui s’ouvrent. C’est le
moment d’un apostolat qui requiert
la présence de Jésus, à travers ses
disciples, partout dans le monde.

Témoins plutôt que maîtres

L’homme contemporain, écrivait
saint Paul VI, « écoute plus volontiers
les témoins que les maîtres. Ou s’il
écoute les maîtres, c’est parce qu’ils
sont des témoins »[8]. Cet apostolat ne
part pas tant de ce que nous savons
que de ce que nous vivons. Plus que
des réponses ou des arguments
brillants, ce qui est décisif, c’est une
vie habitée par le Christ et le courage
– ou plutôt la simplicité – de la laisser
transparaître. Saint Josémaria disait :
« En réalité, il suffit que vous vous
ouvriez aux autres »[9] ; il suffit de
porter le feu du Christ dans le cœur
et de cheminer à leurs côtés, ce qui
est le sens original du mot converser.



Une faim cachée habite le cœur de
nombreuses personnes. Une faim de
sens, de beauté, de vérité, qui
souvent ne s’exprime pas avec les
mots de la religion, mais dans la
fatigue quotidienne, dans les doutes,
les angoisses, les fragilités. Et c’est là
que nous pouvons intervenir
délicatement, non comme des
maîtres, mais comme des
compagnons de route. Avec humilité,
qui est « marcher dans la vérité »[10],
nous raconterons ce qui nous
soutient, ce qui nous donne la paix,
ce qui nous fortifie, ce qui nous fait
espérer. Nous partagerons notre vie
intérieure, notre quête de Dieu, notre
amitié avec le Seigneur, montrant
aussi – et peut-être surtout – notre
vulnérabilité, car c’est ce qui révèle
le mieux l’action de la grâce.

« En agissant de la sorte, nous
donnerons à ceux qui nous entourent
le témoignage d’une vie simple et
normale, non exempte des limites et



des défauts propres à notre condition
humaine, mais pourtant cohérente.
En nous voyant égaux à eux en toute
chose, les autres se sentiront poussés
à nous demander : “Comment
s’explique votre joie ? D’où tirez-vous
des forces pour vaincre l’égoïsme et
la commodité ? Qui vous apprend
cette compréhension, cette bonne
entente pleine de franchise, cet esprit
de service et ce don de vous-même
aux autres ?” C’est alors le moment
de leur découvrir le secret divin de
l’expérience chrétienne, de leur
parler de Dieu, du Christ, du Saint-
Esprit, de Marie. C’est le moment
d’essayer de transmettre, à travers
notre pauvre langage, la folie de
l’amour de Dieu que la grâce a
répandue dans nos cœurs »[11].

De cœur à cœur

Saint Josémaria voyait dans l’amitié
la voie maîtresse de la vie de
l’apôtre ; il percevait la force des



relations interpersonnelles, celle du
tête-à-tête. L’apostolat « d’amitié et
de confidence »[12] suppose de vouloir
le bien de l’autre, de vouloir le bien
qu’est l’autre, de construire des
relations authentiques, de parler
avec son cœur. « Quand je te parle
d’“apostolat d’amitié”, je me réfère à
une amitié “personnelle”, sacrifiée,
sincère : être à tu et à toi, parler à
cœur ouvert »[13]. 

Dans sa lettre de 2019 sur l’amitié, le
Père rappelle qu’elle n’est pas
seulement une partie de l’apostolat
d’un chrétien ordinaire, mais qu’elle
se trouve au cœur même de sa
mission. L’amitié n’est pas quelque
chose que l’on pratique, c’est quelque
chose que l’on est : je suis ami, je suis
une main ouverte, un visage qui
cherche la rencontre. « Quand une
amitié est ainsi, loyale et sincère, elle
ne peut être instrumentalisée : un
ami veut simplement transmettre
l’expérience de quelque chose de bon



dans sa vie. Habituellement, nous le
faisons sans même nous en rendre
compte, par l’exemple, la joie et un
désir de servir qui s’exprime en mille
petits gestes. Cependant, “la valeur
du témoignage ne signifie pas que
l’on doive faire taire la parole.
Pourquoi ne pas parler de Jésus,
pourquoi ne pas dire aux autres qu’il
nous donne des forces pour vivre,
qu’il est bon de parler avec lui, que
de méditer ses paroles nous fait du
bien ?” L’amitié conduit ainsi,
naturellement, à la confidence
personnelle, pleine de délicatesse et
de respect de la liberté »[14].

Ce style apostolique ne fait pas de
bruit ; il passe généralement
inaperçu dans les journaux, les
congrès et les plans pastoraux. Sa
discrétion ne naît pas d’une tendance
au secret, mais d’une réalité plus
profonde : le fait inévitable qu’une
partie essentielle de la véritable
histoire se forge dans la vie



quotidienne. Une grande écrivaine
du XIXe siècle l’avait pressenti : « Le
bien croissant du monde dépend en
partie d’actes qui ne passeront pas à
l’histoire ; que les choses n’aillent pas
si mal pour toi et pour moi, alors
qu’elles auraient pu aller plus mal,
est en partie dû à tant de personnes
qui ont vécu fidèlement une vie
cachée et qui reposent dans des
tombes que personne ne visite »[15].

L’Église a de plus en plus besoin de ce
style apostolique qui change le
monde de l’intérieur. Il progresse
lentement, mais il va en profondeur.
Il touche le cœur. Et un cœur qui a
été touché par la grâce peut se
troubler, peut s’égarer, mais il est
marqué au feu. C’est ainsi que
naissent, en général, les vrais
chrétiens : par la transmission de
cœur à cœur. Cor ad cor loquitur, le
cœur parle au cœur, était la devise
cardinalice de saint John Henry
Newman. L’Église est née ainsi, avec



quelques hommes et quelques
femmes transformés par la rencontre
avec Jésus. Et elle renaît ainsi encore
aujourd’hui par de simples
conversations entre amis, des paroles
sincères, des gestes authentiques, qui
désignent une Présence vivante.

Ce lent mais puissant flux de la vie
d’une personne à une autre demande
de s’adapter aux circonstances.
Comme à toute époque de l’histoire,
une tâche passionnante nous
incombe, et c’est de chercher
comment « transmettre le message
chrétien à toutes les âmes, en
fonction des temps, en s’adaptant au
langage des hommes et en
comprenant leur mentalité »[16]. Il
s’agira habituellement d’une
transmission personnelle, sans
besoin de grandes actions ou
d’événements importants. « Crois-
moi, d’ordinaire, l’apostolat, la
catéchèse, doivent être capillaires ;
un par un : chaque croyant



entraînant son plus proche
compagnon. Nous, les enfants de
Dieu, toutes les âmes nous
intéressent, parce que chaque âme,
en elle-même, nous intéresse. »[17].

Les premiers chrétiens « n’avaient
pas, du fait de leur vocation
surnaturelle, de programmes sociaux
ou humains à accomplir ; mais ils
étaient pénétrés d’un esprit, d’une
conception de la vie et du monde, qui
ne pouvait pas ne pas avoir des
conséquences dans la société où ils
vivaient »[18]. À notre tour, la mission
que le Seigneur nous confie est d’être
des témoins, et pas seulement des
maîtres. Avant même les
enseignements et les principes
moraux, il s’agit de mettre en
relation avec quelqu’un de vivant.
Nous laissons entrevoir dans notre
vie personnelle que le Christ est réel,
qu’il peut réellement habiter notre
histoire, nos relations, nos faiblesses.
Et ce contact avec le Christ vivant,



avec le Christ ressuscité, en conduira
plus d’un à dire, comme au matin de
la Pentecôte : « Que devons-nous
faire ? » (Ac 2, 37) ; qu’est-ce que je
dois changer dans ma vie ? où puis-je
en apprendre davantage sur Dieu ?
comment puis-je mieux le
connaître ? Et ce sera alors le
moment de parler, d’enseigner,
d’orienter.

Saint John Henry Newman, tout
récemment déclaré docteur de
l’Église par Léon XIV, s’adressait ainsi
au Seigneur : « Reste avec moi, et
ainsi je commencerai à briller
comme tu brilles ; à briller de telle
sorte que je sois lumière pour les
autres. La lumière, Jésus, viendra
entièrement de toi ; il n’y aura rien
de moi, aucun mérite de ma part. Ce
sera toi qui brilleras, à travers moi,
sur les autres. Permets-moi de t’en
louer ainsi, comme tu l’aimes : en
éclairant ceux qui m’entourent.
Donne-leur ta lumière comme tu me



la donnes ; illumine-les avec moi, à
travers moi. Apprends-moi à irradier
ta louange, ta vérité, ta volonté. Fais
que je t’annonce sans prêcher : non
par les mots, mais par l’exemple ; par
la force contagieuse et l’influence
aimable de mes œuvres ; par ma
ressemblance avec les saints, par
l’amour débordant de mon cœur »[19].

Il est surprenant que celui qui a tant
écrit et prêché sur la foi prie ainsi. Et
l’on comprend bien qu’il ne s’agit pas
de rester muets : le Seigneur veut
que nous soyons prêts à rendre
raison de notre espérance (cf. 1 P 3,
15) ; mais nos paroles, comme nos
œuvres, ne seront fécondes que si
notre cœur brûle du feu du Christ (cf.
Lc 24, 32). Celui qui est apôtre de
cette manière ne verra peut-être pas
immédiatement les fruits, ni des
fruits spectaculaires. Mais sainte
Marie et saint Jean n’en virent pas
non plus au pied de la croix, ni saint
Paul en prison, pas plus que



beaucoup de chrétiens tout au long
de l’histoire. Et pourtant, ils ont
réellement transformé le monde.
L’Église ne renaît pas au gré de
mouvements de masse, mais par
l’action silencieuse et patiente du
ferment, par la transmission de la vie
que nous portons en nous. C’est la
grande responsabilité que Dieu nous
confie. L’Église, et cette partie de
l’Église qu’est l’Œuvre, c’est chacun
de nous. C’est pourquoi saint
Josémaria demandait aux premiers :
« Si je meurs, continueras-tu
l’Œuvre ? »[20].

[1] Cf. F. M. William, La Vie de Marie,
mère de Jésus, Mulhouse, Salvator,
1947, p. 161.

[2] Saint Josémaria, Lettre 1, no 5.

[3] « Mais, pour être levain, une
condition est nécessaire : que vous



passiez inaperçus. Le levain est sans
effet s’il n’est pas introduit dans la
pâte, s’il ne se confond pas avec elle
» (Lettre 1, no 5). « Une seule chose
doit nous distinguer : le fait de ne pas
nous distinguer. C’est pourquoi, aux
yeux de personnes qui aiment attirer
l’attention, ou faire des pitreries,
nous sommes bizarres parce que
nous ne sommes pas bizarres » (Ibid.,
no 8).

[4] Ibid., no 5.

[5] Cf. par exemple, Amis de Dieu, no

257 ; Lettre 29, no 7-8 ; Forge, no 973.

[6] Cf. Saint Josémaria, Dialogue avec
le Seigneur, no 12.

[7] Cf. Saint Josémaria, Instruction, 19
mars 1934, no 6, 8, 14.

[8] Saint Paul VI, Evangelii nuntiandi,
no 41.



[9] Saint Josémaria, dans une réunion
vers 1958, phrase rapportée par P.
Rodríguez, « Omnia traham ad
meipsum: El sentido de Jn 12,32 en la
experiencia espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer », Romana 13
(1991/2) p. 349.

[10] Sainte Thérèse de Jésus, Le
Château de l’âme, Sixième demeure,
Œuvres complètes, Paris, Le Seuil,
1947, ch. 10, p. 1016

[11] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 148.

[12] Saint Josémaria parlait ainsi de
l’apostolat, dans un contexte d’amitié
qui facilite l’ouverture mutuelle des
cœurs. Cf. L. Flamarique, « Amitié »,
en Dictionnaire de saint Josémaria
(entrée disponible sur opusdei.org).

[13] Saint Josémaria, Sillon, no 191.



[14] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 1er

novembre 2019, no 18. Cf. François, 
Christus vivit, no 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (vol. II), New
York, Harper & Brothers, 1873, p.
452.

[16] Saint Josémaria, Lettre 6, no 30.

[17] Saint Josémaria, Sillon, no 943.

[18] Saint Josémaria, Lettre 29, no 22.

[19] Saint John Henry Newman, 
Meditations and Devotions, New
York-London, Longmans Green & Co,
1907, p. 365.

[20] S. Bernal, Mgr Escriva de Balaguer.
Portrait du fondateur de l’Opus Dei,
Paris, Le Laurier, 1978, p. 394.

Lorenzo De Vittori



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ch/article/combat-

proximite-mission-19-ne-crains-rien-
petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-
evangeliser-dans-une-epoque-de-

changements-ii/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-19-ne-crains-rien-petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-evangeliser-dans-une-epoque-de-changements-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-19-ne-crains-rien-petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-evangeliser-dans-une-epoque-de-changements-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-19-ne-crains-rien-petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-evangeliser-dans-une-epoque-de-changements-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-19-ne-crains-rien-petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-evangeliser-dans-une-epoque-de-changements-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-19-ne-crains-rien-petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-evangeliser-dans-une-epoque-de-changements-ii/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-19-ne-crains-rien-petit-troupeau-de-coeur-a-coeur-evangeliser-dans-une-epoque-de-changements-ii/

	De cœur à cœur - Évangéliser dans une époque de changements (II)

